

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

# شِرکتِ نظرِ علم جماعت

مولانا ابوالکلام آزاد

نہجُّ العَسْلَمِ پبلیشورز ① لاہور

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ اور (Upload) ←

کی جاتی ہیں۔ ←

دعویٰ مقاصد کی خاطر ذات اور پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

«اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تلیخ دین کی کاوشوں میں بھپور شرکت اختیار کریں»

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں۔ ←

# تحریکِ نظم جماعت

## مولانا ابوالکلام ازاد

مکتبہ الرحمانیہ

بے مذل ماذن۔ لاہور۔ ۹۹

ابوسلمان شاہ جہان پوی

لذیں سرپریز شہزاد

۳۰ اے اردو بازار لاہور

نام کتاب ..... تحریک نظم جماعت  
 مؤلف ..... ابوسلمان شاہ بیجان پوری  
 اشاعت اول ..... ۱۴ تیر دری ۱۹۷۷ء  
 قیمت: ..... پندرہ روپے

طبع

الطا ف رحیم پر نظر لامہور ۲۸۶  
ابودست

608

المکتبۃ الرحمانیہ  
 بے مدل ماؤن - لامہور  
 سر ۰۲۵۶

# فہرست

|     |                                            |
|-----|--------------------------------------------|
| ۶   | پیش لفظ                                    |
| ۹   | تصویر                                      |
| ۱۶  | حصہ اول                                    |
| ۱۹  | تحریک نظم جماعت                            |
| ۳۶  | باب اول حقیقت و مقاصد (۱)                  |
| ۵۳  | باب دوم حقیقت و مقاصد (۲)                  |
| ۹۶  | باب سوم تاریخ تحریک                        |
|     | باب چھرم اسباب ناکامی                      |
|     | حصہ دوم                                    |
| ۱۰۴ | امیر نظم جماعت اور خلفاؤمریین              |
| ۱۰۹ | باب پنجم امیر نظم جماعت                    |
| ۱۱۰ | شیخ المہندس علام امام محمد رضا حسن دیوبندی |

باب ششم خلفائے مجاز

۱۲۶ مولانا عبد القادر قصوری

۱۲۸ مولانا امیگی الدین قصوری

۱۵۲ سید تراب علی شاہ راشدی

۱۵۴ مولانا عبد الرزاق میشع آبادی

۱۶۶ مولانا ابوالمحاسن سید محمد سجاد

۱۹۵ باب هفتم مریدین مخلصین

۱۹۶ خواجہ عبد الجی ناروی

۲۰۰ مولانا سید داؤد غزنوی

۲۱۳ مولانا محمد اسماعیل سلفی

۲۲۰ مولانا غلام رسول پیر

۲۲۹ ستری محمد صدیق

۲۳۳ عزیز پندی

۲۴۸ شیخ تم الدین

۲۵۰ صوفی غلام مصطفیٰ تبریز

۲۵۵ مولوی محمد منیر الدین

۲۵۸ مولوی شناعت علی

۲۵۹ سردار محمد خاں

مشنّ غال

محمد یونس خالدی

استدران

باب هشتم صوبه سرحد

حاجی ترنگ زنی

قاضی گل احمد بخاری

حکیم محمد مسلم بخاری

ضمیمه

رسالہ اعلان



## پیش لفظ

تحریک حزب اللہ، تحریک جہاد، تحریک بحث و تحریک نظم جماعت، اور سب سے بزرگ تحریک اہل الہال جوادب، صفات، احیائے اسلام، تجدید علوم دین، تیام تھا اور اس استقلال وطن کے تحریکات کی وجہ سے تھی یہ تمام تحریکات نے الحیثیت کی کہہ کر سلسلہ کو مختلف کر دیا تھا جسیں یا ایک سی اصل کے فروع اور ایک ہی خلیل تھے کہ بگ و بار تھے۔ عقیدوں مطلوب ان سب کا لایک تھا احیائے اسلام اور تیام تھا اسلامیہ۔

حزب اللہ ذہن و ذکر کی تربیت کا ہے اور فضیلہ اصحاب مدد ذکر کی مرکزی محیت تھی۔ تحریک جہاد و بحث حالات و دوست کے پیدا کر دہ سیاسی مسائل میں اسلامی جذبات کا مظہر ہے اور تھا حزب اللہ ان مسائل میں قوم کی اسلامی رہنمائی سے غفلت نہیں برست سکتی تھی قوم کی رہنمائی کے لئے مولانا آناؤ اور ان کے مریبی و مخلصین نے مختلف اوقات اور مختلف دعائیں پڑھوائے اور اس کے نام ایک اسی سرسرشہ نظم و ذکر سے تعلق رکھتے تھے۔ یہیں نظم و ذکر کے ایک معلوم رشته کے باوجود حرب، جہاد اور بحث کی تحریکات اپنی اپنی مستقل چیزیں رکھتی ہیں۔ ان کے نظم و خصائص ایک سر سے بالکل جدید ہیں ان میں سے بعض تحریکات خالص مولانا آزاد نے پیدا کی ہیں۔ شاہ تحریک حزب اللہ اس کی تعلیمی نظم و ترتیب مصادف مولانا آزاد کی رہن ملت ہے اور اس کی رہنمائی کی جگہ مدد بھی مولانا علی الرحمہ رہ کر کھلی تھی تحریک جہاد کی تحریک ایک صدیک پرانی تھی یہیں ایک خاص مدرسہ اس کی ذکری رہنمائی میں سلسلہ آناؤ کی شرکیہ ہو گئے تھے جو معلوم ایسا ہوتا ہے کہ کچھ مدت تک سدھہ اس کے راستہ نہ کی جیسی تحریک بحث کی رہنمائی بھی نہیں تھیں۔ مولانا آناؤ کا دست رہنمائی احمد احمدی رہ

ایک تھائیکن اس کتاب میں ہمارا موضع یہ تحریکات نہیں۔ یہاں ہمارا موضع صرف نظم جماعت کی تحریک ہے اس کے علاوہ اگر کسی تحریک کا ذکر ہو آگئا ہے تو وہ خصوصاً محض تکمیل ہست کے لئے ہے البتہ ان نام حضرات کا اس میں شامل کر دیا ہے جنہوں نے مولانا آناد کے ہاتھ پر بیعت کی تھی خواہ تحریک حزب اللہ کے سلسلے میں ہو، خواہ کہانے بیت جبار کی ہو، خواہ فریض، بھرتوں کا ادا تیکی کے سلسلے میں نظم و اشتراک اور نہ اسلام کے قیام کے لئے کی گئی ہو۔

مرد ہنکے نام میں مستقل ذکر ہا نہیں حضرات کا کیا ہے جن کے بارے میں بالیقین معلوم ہو گیا کہ انہوں نے مولانا کے ہاتھ پر بیعت کی تھی اس کا اس مسئلے میں دخل نہیں دیا اگر قیاس ہے کام یا جاتا تو کہ اور خلیفت اسی سلسلے میں شامل کی جا سکتی تھیں شفیعہ اکابر شعبہ الکرام المعرفت بہ صدر الدین اس کے سب سے زیادہ سخن معلوم ہے تھا ہیں۔

مولانا آناد کے نہایت درجہ اعماار کے قاصد تھا اور بقول حکیم محمد سالم بخاری اپنی یاد اور اس کے اخلاقی اور اسلامی تصور میں کھنڈ ہوا کہ تھے اسی طرح تک محمد بخاری خال کو مولانا اعلیٰ الحجۃ سے جو عقیدت تھی اور مولانا کے اعتماد و تعلق سڑھو اپنے ایک نام مولانا کے خطوط سے ہوتا ہے جو اقبال شیدائی مرحوم نے اپنی خود نہ اشت افظاً میں کر رکھی تھیں مولانا اعلیٰ الحجۃ سے ان کی ارادت و تعلق کا جو ذکر ہے کیا ہے اس سے صرف جگتا ہے کہ یہ جو شیعیت مرتباً یکسر پڑھ کوچھ کوچھ پر سچھا ایک ستر شکا پنے مرشد سے ہو سکتا ہے میکن اس کیلئے ہمارے پاس مولانا بندگوں کا کوئی اصرافت تھا از ایران کی کوئی شہادت اور نئے ایسے کسی صاحب کا ذکر ہے اس کتاب میں نہیں کیا گیا۔

اس کتاب میں جو زر ایجمنے یہ وہ ایک خاص سلسلے میں ایک خاص مقصد کے تحت اور محض تکمیل ہست کئے آئے ہیں۔ تجھن ملالات اور ایجت سوانح مقصد نہیں تھا اگر پشاور ہائی کوئی ایسی بات ہو تو تجھن کا کوئی پوری نہ اڑ سے پھر بھی نظر اڑے پسہ نہ چل بھے جان زر ایجمنا مقصد ہے یعنی تحریک نظم جماعت تحریک حزب اللہ دعیوں سے لوگوں کا دیجپی، مولانا آناد اعلیٰ الحجۃ سے لوگوں کی عقیدت دعا بسگی اور ملت کے مختیں میں اپنی جانی ترقی پہنچ دینے کا اجنبہ۔

اس کتاب کی تائیں میں میر القسط نظر تاریخی رکھ لے اگرچہ اس تحریک سے اس کے مقصد سے

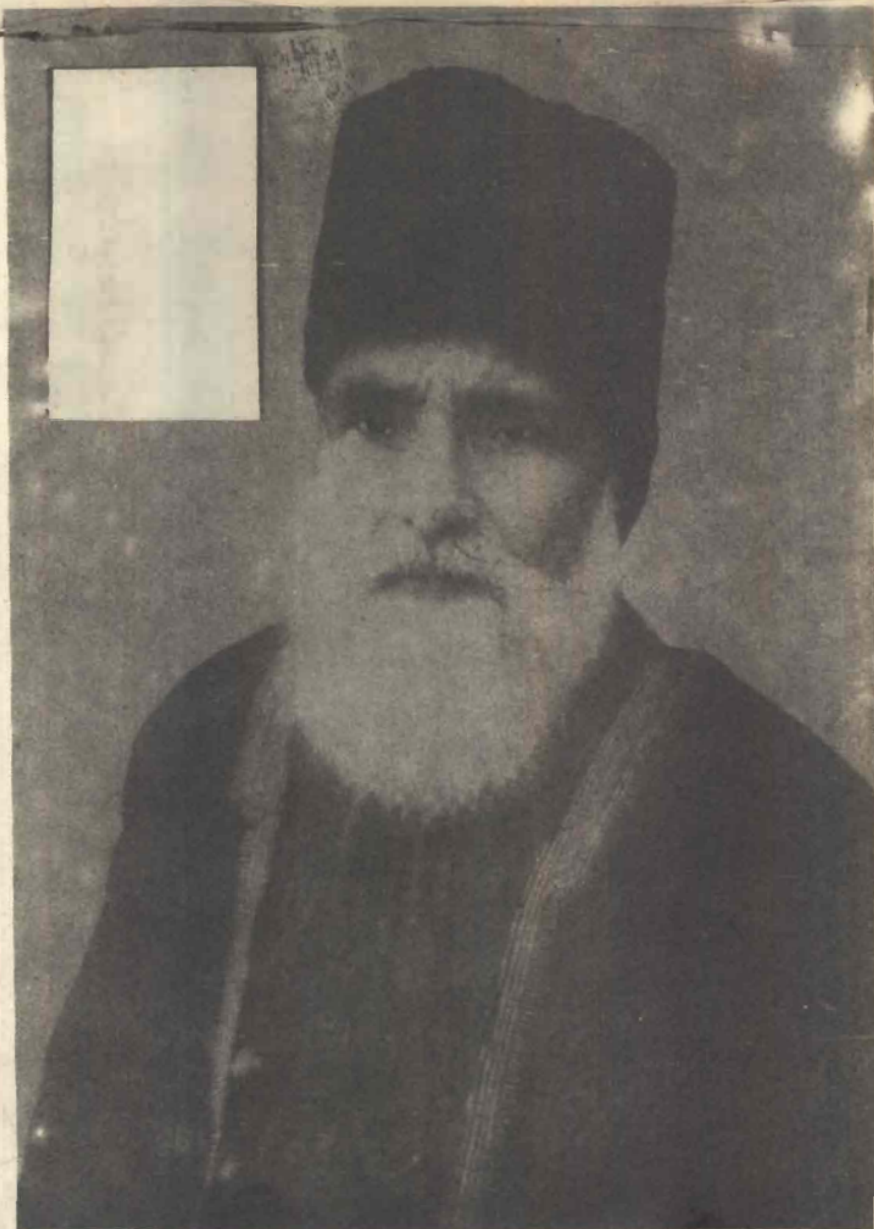
اور اس کی مسامی سے میرا دل ستار خرپے اور اس کی ناکامی کا لیکر مل پڑے۔ حکمِ اسلام کے مکالمات  
وجہ سے ممکن ہے میرا قلم کسی جگہ تاریخی انداز بیان سے ہٹ گیا، لیکن اسے کسی شخصیت کی ایجاد  
اور نہایت ارادت پر محول نہیں کرنا چاہئے۔

یہ کتاب تحریکات میں کے سلسلے کی ایک کتابی ہے میں چاہتا ہوں کہ اسی طرح تحریکیں جزاً ایش  
تحریک جہاد، تحریک بہت، تحریک خلافت، تحریک ترک موالات وغیرہ پر الگ الگ کہاں میں  
مرقب کر دی جائیں جن میں ہر تحریک کے مقصد، پس منظر، نظام قیادت، انجام، انتظام اور ایسا سی  
درستی زندگی پر اس کے اثرات کا جائزہ خالص تاریخی نقطہ نظر سے اس افراد سے عقیدت و ارادت کی طرف  
سے بلند ہو کر لیا جائے۔

ابتداءً میرے پیش نظر جو مواد تھا اور جن معلومات تک میری نظر پہنچ سکی تھی وہ صرف  
صوبہ جات یونیپی، ننگا بہار سے متعلق تھیں اور انہی معلومات کو مرتب کر کے کتابت شروع  
کر ادی تھی۔ صوبہ سرحدیں حزب اللہ کے قیام، خدمات اور مولانا آزاد کے میری دین و ملکیتین کے بارے  
میں علم بعد میں ہوا۔ اب یہ ممکن نہ تھا کہ یہ نیا مواد کتاب میں جا بجا شامل کیا جانا اور کتاب کے مباحث  
اور تحریر میں تبدیلی کی جاتی اس لئے یہ تمام معلومات ایک باب میں مرتب کر کے کتاب کے آخر میں شامل  
کر دی گئیں۔ ترتیب ذاتیت کے نقطہ نظر سے خواہ اسے کتاب کا لفظ سمجھا جائے لیکن معنوی  
لماخ سے کتاب کی اہمیت بڑھ گئی ہے اور اس کی افادیت کا دائرہ وسیع ہو گیا ہے۔



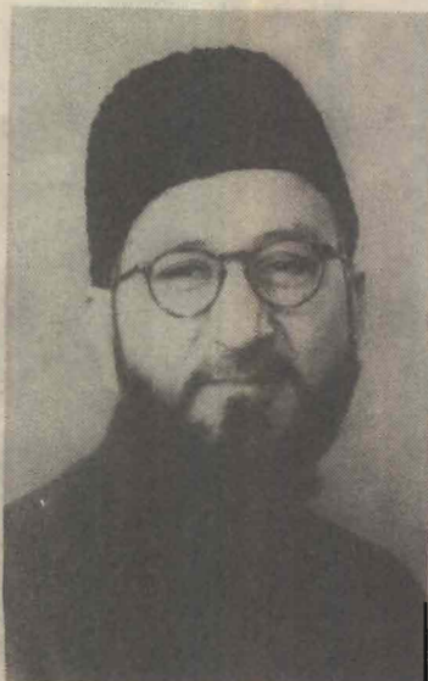
مولانا ابوالکلام آزاد



صورة صوره القادر عبد العلوان



مولانا عبد الرزاق صلیح آبادی (بیٹھے ہوئے)  
مولانا آزاد کے بڑا دبئی بدر الدین کے ساتھ

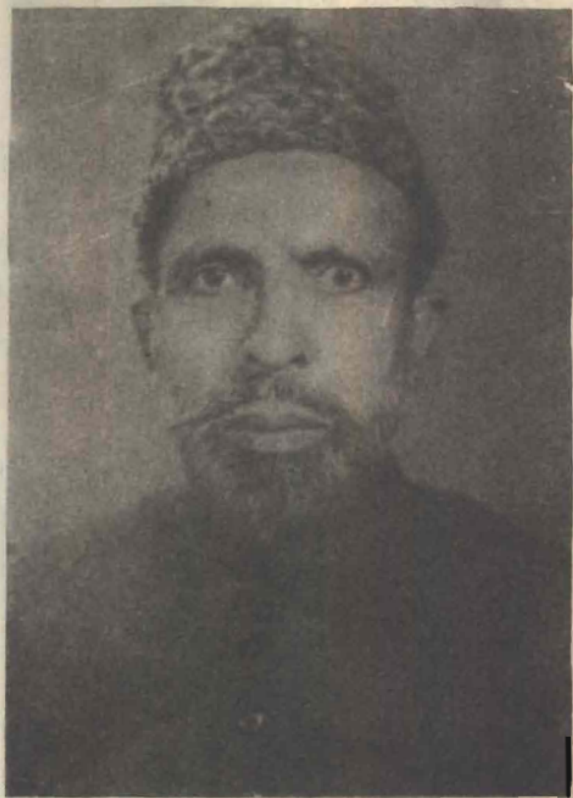


مولانا مید داعیہ حوزہ نوی

سندھی دہلی و حیدر آباد میں تعلیم  
کے انتظامیہ و تکمیلیہ اور



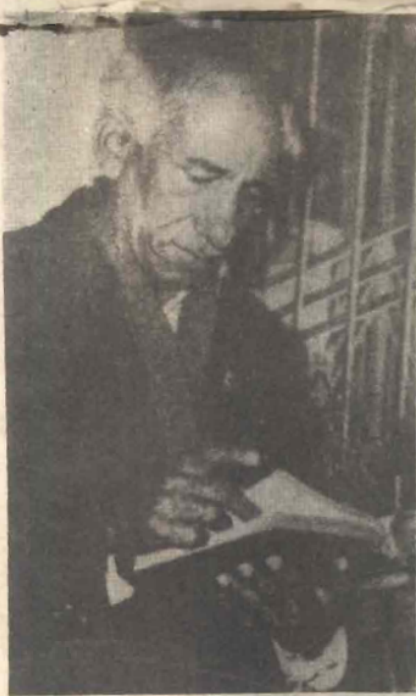
مولانا نiaz گلام رسول مہر



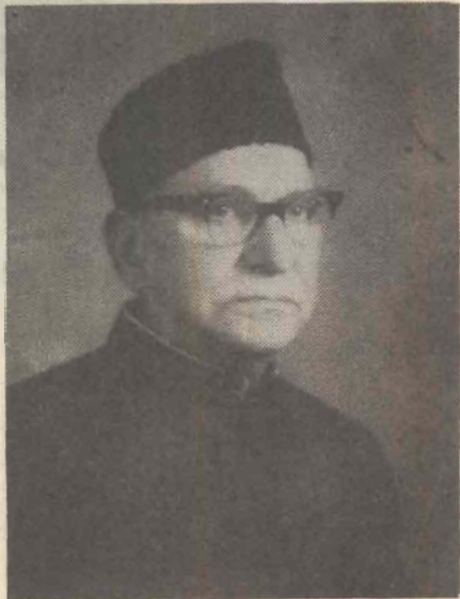
شیخ قمر الدین



عزیز هندی



صوفی غلام مصطفیٰ تیتم



حکیم محمد اسلام سنجوی

حصہ اول

تحریکِ نظم جماعت

## حیثیت و مقاصد

(۱۱)

حضرت سیداً محمد شہید بریلوی اور شاہ اسماعیل شہید (علیہما الرحمہ) کی تحریک بر جہاد اور اسلامی نظام حکومت کے قیام کی مساعی کی ناکامی کے بعد مولانا ابوالعلام آزاد کی دعوت قیام نظم جماعت بر صغیر ہند پاکستان میں پہلی اسلامی دعوت تھی جو حالات و مصالح و قوت کی پوری بصیرت کے بعد اسلام اور مسلمانوں کے ملی مخاد کے تحفظ کے پیسے وی گئی تھی جس میں مسلمانوں کے جماعتی مرض کی صحیح تشخیص کی گئی تھی اور اس سے نجات کے لیے صحیح نسخہ شفا تجویز کیا تھا۔

**مسلمانوں کی حالت** مولانا آزاد کی اس دعوت پر صفت صدی سے زیادہ مدت گزر چکی ہے۔ اس مدت میں دنیا بھی اور اس بصیریاں وہندیں بڑے بڑے انقلابات رونما ہو چکے ہیں لیکن ان انقلابات کے باوجود جماعتی زندگی کی وہ اسی معصیت میں مغلباً ہیں جن سے نجات کے لیے مولانا آزاد نے نظم جماعت اور امارت شرعیہ کے قیام کا نسخہ شفا تجویز کیا تھا۔ مولانا آزاد نے جب یہ دعوت وی توہن دوستان میں مسلمانوں میں نہ کوئی رشته انسلاک تھا، نہ وحدت تملک کوئی رابطہ تھا، نہ ان کا کوئی قائد اور امیر تھا اور نہ کوئی امر و نافذ شرع۔ محض ایک بھی تھی، ایک انبرہ تھا، ایک گلہ تھا

جو ہندوستان کی آبادیوں میں بھرا ہوا تھا اور ایک جیات غیر شرعی و جاہلی تھی، جس میں پوری اقلیم مبتلا تھی، مولانا سختے ہیں :

”دوس کر وہ مسلمان ہو گرہ ارض میں سب سے پہلی بیجا اسلامی جماعت ہے۔ ہندوستان میں اس طرح زندگی بسر کر رہی ہے کہ تو اس میں کوئی رشتہ اسلام کے نہ وحدتِ ملت کا کوئی رابطہ ہے۔ نہ کوئی قائد و ایمیر ہے نہ کوئی امر و نافذ شرع۔ بعض ایک بھیرتے ہے، ایک انبوہ ہے، ایک گلہ ہے جو ہندوؤں کی آبادیوں میں بھرا ہوا ہے اور قیاداً ایک جیات غیر شرعی و جاہلی ہے جس میں پوری اقلیم مبتلا ہرگئی ہے“ لہ ایک اور جگہ اس حقیقت پر ان الفاظ میں روشنی ڈالی ہے :

”یہ ساری مصیبت اور نا مرادی اس لیے ہے کہ ہندوستان میں مسلمانوں کا کوئی جماعت نظام موجود نہیں جس کا انتظام شرعاً ان پرواجب تھا اور نہ ہدایتِ امت کے لیے کوئی صاحب امر و سلطان دماغ ہے۔ عمد جاہلیت کی سی ایک طائف الملوکی اور جماعتی اختلال و برہمی ہے جس میں چد کر وہ انسان مبتلا ہیں اور جماعتی زندگی کی اس معصیت کی وجہ سے قوز و فلاح کے

تمام دروازے بند ہو گئے ہیں۔ موجودہ حالات میں ان کی جتنی صورتیں شرعاً ہو سکتی ہیں ان سب کے لیے پہلی چیز "جماعت" ہے۔ پونکہ جماعت مفہود ہے اس لیے کوئی راہ نہیں کھلتی اور خود سر کر دگان کا رجحان ہو کر ایک دوسرے سے پوچھ رہے ہیں کہ اب کیا کرنا چاہیے۔<sup>۱</sup>

ان حالات میں مولانا آزاد نے نظم جماعت کی ضرورت کو محسوس کیا اور مسلمانوں کو اس کے قیام و انتیار کی دعوت دی۔

نظم جماعت سے مقصود مسلمان نظام شرع کے مطابق ایک صاحب علم و عمل مسلمان امیر اور فائدہ شرع کی اطاعت پر محبت ہو جائیں، وہ ان کا امام ہو، وہ جو تعلیم دے ایمان و صداقت کے ساتھ قبول کریں اور قرآن و سنت کے ماتحت مصالح و مقاصد شرعیہ و ملیہ کے تحفظ و توازن کے لیے اس کے جواہکام ہوں ان کی بلا پچھوں و پڑا تعلیم و اطاعت کریں۔ مولانا لکھتے ہیں:

”کامل ہزارہ سال کے متصل غور و فکر کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ پیغمبر اس کے کبھی عقدہ کا رحل نہیں ہو سکتا۔ میرا اشارہ میں نظام جماعت اور قیام امارت شرعیہ کی جا شہب ہے۔

۱۔ اعلان، مولانا ابو الحکام آزاد ص۔

۲۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ مولانا اس مسئلے پر ۱۹۰۹ء سے غور کر رہتے تھے۔

مسئلہ نظم جماعت سے مقصود یہ ہے کہ ہندوستان میں  
مسلمانوں کی اصلاح حال افزاداً نئے فرائض شرعیہ کی استطاعت  
کیجئی ظہور پذیر نہیں ہو سکتی جب تک وہ اپنی موجودہ حیات انفرادی  
کو ترک کر کے جات اجتماعی و شرعی اختیار رکھیں یعنی احکام  
نظام شرع کے مطابق سب ایک ایمرو قائد شرع کی اطاعت پر محنت نہ  
ہو جائیں اور بھرے ہوئے متفرق قومی مرکزوں کی جگہ ایک ہی مرکز  
قومی پسیدانہ ہو جائے۔ یہی اصل داس اس کا ہے اور تمام مقاصد  
اصلاح اور مصالح انقلاب کا نتیاج و ظہور اسی کے قیام و وجود  
پر موقوف ہے۔

مسئلے کے مختلف پہلو مسئلہ نظم جماعت کے کئی پہلو اور اس کی  
کئی حدیثیتیں ہیں:

اولاً: اس کی اسلامی و شرعی حدیثیت یعنی مسلمان خواہ کسی ملک کے  
باشندے ہوں ان کا گرد و پیش ایک دوسرے سے خواہ کتنا ہی  
مختلف ہو اور ان کی دستوری و سیاسی حدیثیت خواہ کچھ بھی ہو ان  
کے لیے نظم جماعت کی شرعی حدیثیت کیا ہے اور اس کے ترک و  
اختیار کا شرعی حدیثیت سے مسلمانوں کی اجتماعی زندگی سے کیا  
تعلق ہے؟

ٹانیاً: بندوں تاں کے مسلمانوں کے مخصوص حالات اور سیاسی گروہوں میں، اگر مسلمان جمیعت ایک مسلم وحدت کے زندہ رہنا اور اپنا اسلامی وطنی وجود برقرار کرنا چاہتے ہیں تو اس مسئلے کی اہمیت کیا ہے؟

ٹانیاً: بندوں تاں کے خاص حالات میں اگر مسلمان ایک متعدد سیاسی قویت کے اہم عنصر کی جمیعت سے قومی و ملکی فرائض و حقوق کی مزروعوں سے گزرا، سیاسی زندگی کی جدوجہد میں حصہ لینا، ایک موثر سیاسی قوت کی جمیعت میں بندوں تاں کے مطلع سیاست پر اجھنا اور معاشی و اقتصادی وظروں میں حصہ لینا چاہتے ہیں تو نظم جماعت کا قیام ان کیلئے کیا اہمیت رکھتا ہے؟

را بغا: اگر بندوں تاں کے مسلمان نظم جماعت قائم کر لیتے ہیں تو ان کا یہ عمل صالح مسئلہ خلافت اور مسلمان ملکوں کی سیاست میں اور ان کے فرائض کی ادائیگی میں کس وجوہ مفید اور انفع ہو گا۔

مولانا نے مسئلے کے ہر سیند پر اور اس کی اہمیت کے مطابق سمجھت کی ہے یا کم از کم ضروری اشارات کھٹکیں اور اہل علم و اصحاب نظر کو توجہ دلائی ہے۔

**نظم جماعت کی شرعی جمیعت** یہ مسئلہ اپنے تمام پہلوؤں اور اپنی تمامیتیوں سے مسلمانوں کے تمام احوال و اقدام کے لیے بجز لاملاں و اساس کے ہے۔ اسلام اور اسلامی زندگی کی تمام برکات و حناتن نظام جماعت سے وابستہ ہیں اس کے بغیر مسلمانوں کی زندگی حیات جاہلی و غیر شرعی ہے جسے وہ گزار رہتے ہیں۔ مسئلے کی اسلامی و شرعی جمیعت کے

بارے میں مولانا فرماتے ہیں :

”اسلام نے مسلمانوں کے تمام اعمال حیات کے لیے بنیادی حقیقت یہ قرار دی ہے کہ کسی حال میں بھی فراویٰ، متفرق، اگلے اگلے اور متشتت نہ ہوں ہمیشہ مجمع، موقوف، متداور کشش واحدہ ہو کر رہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن و سنت میں جا بجا اجتماع و وحدت پر زور دیا گیا ہے اور کفر و شرک کے بعد کسی پدعلیٰ سے بھی اس قدر اصرار و تاکید کے ساتھ نہیں روکا جس قدر تفرقہ و شتت سے۔ اور یہی وجہ ہے کہ اسلام کے تمام احکام و اعمال میں یہ حقیقت اجتماعیہ پذیر لامركز و محور کے قرار پائی اور تمام دائرہ عمل اسی کے گرد قائم کیا گیا۔ عقیدہ توحید سے لے کر تمام عبادات و اعمال تک یہی حقیقت مرکزیہ جلوہ طرازی کر دی ہے اور اس بناء پر بار بار نظم جماعت پر زور دیا گیا ہے کہ ”عليکم بالجماعة والسمع والطاعة“ (رواه ترمذی) اور ”عليکم بالجماعة فان الشيطان مع الفذ وهو من الاشين“ (ابعد“ درواه البیقی ) اور ”اذ اکان ثلث فی سفر قلیو مروا احذکھ“ (درواه اصحاب السنن) اور اسی لیے نظر و قوام ملت کے لیے منصب خلافت کو قرار دیا گیا ہے کہ تمام متفرق کڑیاں ایک زنجیر میں منسلک ہو جائیں۔ لے

## ہندوستان اور مسلمان نظم جماعت

یہ تھی کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی اصلاح حال اور ادائے فرائض شریعت کی استطاعت کبھی ظہور پذیر نہیں ہو سکتی جب تک وہ اپنی حیات انفرادی کو ترک کر کے حیات اجتماعی و شرعی اختیار نہ کر لیں اور بکھرے ہوئے متفرق قومی مرکزوں کی گجرائیک ہی مرکز قومی پیدا نہ ہو جائے مولانا کے نزدیک تمام اعمال اصلاحیہ اور تمام مقاصد اصلاح و مصالح الغلاب کا لفاذ و ظہور اسی کے قیام و وجود پر موقوف تھا اس کے بغیر نہ تو ایسا و تجدید ملت اور فیام شرع و ادائے فرائض اسلامیہ کی کوئی راہ پیدا ہو سکتی تھی نہ ملکی سیاست اور آزادی کی جدوجہم میں وہ اپنی ذمہ داریوں سے حمدہ برآ ہو سکتے تھے اور نہ بھیت جماعت کے اپنی مہمی برقرار رکھ سکتے تھے۔

”مسلمانوں کے لیے راہ عمل ہمیشہ سے یاک ہی رہی ہے اور ہمیشہ کی طرح اب بھی یاک ہی ہے یعنی ہندوستان کے مسلمان اپنی جماعتی زندگی کی اسی معصیت سے باز آ جائیں جبکہ میں یاک عرصے سے مبتلا ہیں اور جس کی وجہ سے فوز و فلاح کے تمام فرائض ان پر بند بھر گئے ہیں۔“ لہ

## نظم جماعت اور فرائض ملی

مسلمان فرائض شریعہ اور واجبات دینیہ کی ادائیگی سے فاصلہ ہے جیسے جیسے ہیں بلکہ نظم جاتا کا نعلقہ ہماری پوری زندگی سے ہوتا ہے اس کے بغیر اپنی دنیا دی زندگی میں بھی ایک قدم نہیں اٹھا سکتے اور کامیابی کا ایک شرط حاصل نہیں کر سکتے۔ دنیا کا کوئی کام ہو کیا اسے ایک تنظیم اور جماعت کے بغیر انجام دیا جا سکتا ہے۔ انسان کی انجاماتی زندگی اس کے معاویات کا تحفظ، اس کی تعلیم و تربیت کا انتظام، قومی اہمال کی انجاماتی غرض بکار انسانی فلاح و بہبود کا کوئی چھوٹے سے چھوٹا کام بھی جماعت کے لئے کار ساز کے بغیر انجام پا سکتا ہے؛ جس زمانے میں مولانا علیہ الرحمہ نے قیام نظم جماعت کی دعوت دی صرف مسلمانوں کے تعلیمی و تہذیبی مسائل ہی نہ تھے بلکہ ہندوستان کی آزادی، منصب خلافت کا تحفظ و صیانت اور جزیرہ العرب کے تسدس و آزادی کے حفظ و بقا کے عظیم اشان اور بین الاقوامی اہمیت کے مسائل تھے۔ یہ کیونکہ مکن تھا کہ انھیں بغیر کسی جماعتی قوت و نظم کے حل کریا جاتا۔ مولانا علیہ الرحمہ فرماتے ہیں :

”اچ وقت کی سب سے بڑی اور اداۓ فرض اسلامی کی سب سے نازک اور فیصلہ کن گھڑی ہے جو آزادی ہند اور مسلم خلافت کی محل میں ہمارے سامنے آگئی ہے۔ ہندوستان میں وسیع کروڑ مسلمان ہیں جو اس وقت تک رہنمائی حفظ اور آباد مادہ ہوتے ہیں کہ اطاعت و اعانت خلیفہ عہد، حفظ و صیانت بلاد اسلامیہ اور آزادی ہندوستان کی راہ میں اپنا اولین فرض اسلام انجام دیں۔“

خدا را بتلا یئے اس صورت حال میں بھی کیا طریق کار ہونا چاہیے  
اور ایسے وقت کے لیے آخر اسلام نے بھی کوئی نظام کا ربتلا یا  
یا نہیں؟ یادہ باوجو دعویٰ تجھیل شرع اس تدریزا مراد ہو گیا ہے کہ  
آج اس کے پاس وقت کی مشکل و مصیبت کا کوئی حل نہیں؟ اگر  
بتلا یا ہے تو وہ کیلئے ہ کیا محض انجمن سازی اور بھار جو اس آرائی کیا محض  
اتباع اور اسی رجال اور قطیڈار بابِ ظن و تجھیں؟ میں اعلان کرتا ہوں کہ  
اس بارے میں راہ شرعی صرف وہی ایک ہے اور جب تک  
وہ غمہ میں رہائے گی چاری کوئی سیکھ کر نہیں ہو سکتی۔

جو فتنہ آج پر یورپ سے اٹھا ہے۔ جپانی صدی ہجری میں بھی  
اس کے سلسلہ بلا دنار و میں سے اٹھتے تھے اور تاتاریوں کے  
استیلا سے تمام حالم اسلامی تر و بالا ہو گیا تھا۔ اس وقت بھی  
تمام بلا دشرقیہ اسلامیہ کا یہی سال تھا جو آج نظر آ رہا ہے۔  
لیکن اس عہد کے عمدائے پہلا کام یہ کیا کہ جن بلا دپر تاتاریوں کا  
قبضہ و استیلا ہو گیا تھا وہاں تنظیم جماعت اور قیام شرع کے لیے  
ولاة مسلمین کے قصب و تقریر کا حکم دیا۔ اسی بناء پر فقہار  
متاخرین کے یہاں اس کی تصریح پاتے ہو کہ بلا دعویٰ مکوئہ نکار  
میں طلب والی مسلم واجب ہے۔ شیخ الاسلام احمد ابن قمیسہ  
نے انہیں بلا دعویٰ مکوئہ تاتار کے لیے فتویٰ دیا تھا کہ وہاں کے مسلمانوں  
کو ابداً اس کفر پر قافع نہیں ہونا چاہیے اور ایک محدث بھی بغیر

کسی امام کے بس نہیں کرنا پا بیسے یا تو بہاں سے بھرت کر جائیں۔

اہدیا ایک امین صب کر کے اپنے فرائض شرعیہ انجام دیں۔

فی الحقيقة احکام شرع کی رو سے مسلمانان ہند کیلے

صرف دو ہی را میں تھیں اور اب بھی دو ہی را میں ہیں۔ یا تو

بھرت کر جائیں یا نظام جماعت قائم کر کے ادا فرض ملت

کے لیے کوشش ہوں۔ لہ

**جماعتی زندگی کی معصیت** مولانا<sup>ؒ</sup> کی  
جماعتی زندگی کی معصیت سے مولانا<sup>ؒ</sup> کی  
مراد یہ ہے کہ ان میں ایک جماعت بن کر

رہنے کا شرعی نظام مفتوہ ہو گیا ہے۔ مولانا<sup>ؒ</sup> فرماتے ہیں:

”جماعتی زندگی کی معصیت سے مقصود یہ ہے کہ ان میں ایک

جماعت بن کر رہنے کا شرعی نظام مفتوہ ہو گیا ہے۔ وہ بالکل اس

حلے کی طرح ہیں جس کا انہوں جنگل کی جھاڑیوں میں منتشر ہو کر گم

ہو گیا ہے۔ وہ بسا اوقات بجا اکٹھے ہو کر اپنی جماعتی زندگی کی

نمائش کرنی چاہتے ہیں، کیئیں بناتے ہیں، کافریں منعقد

کرتے ہیں۔ لیکن یہ تمام اجتماعی نمائشیں شریعت کی نظر میں بھیڑ

اور انہوں کا حکم رکھتی ہیں، جماعت کا حکم نہیں رکھتیں۔

**بھیڑ اور جماعت میں فرق** بھیڑ اور جماعت میں فرق ہے۔ پہلی

چیز باز اروں میں نظر آ جاتی ہے، جب کوئی تماثلہ ہو رہا ہو۔  
دوسری چیز مجبو کے دن مسجدوں میں دیکھی جاسکتی ہے جب  
ہزاروں انسانوں کی تنفل و مرتب صفیں ایک مقصد، ایک جماعت  
یک حالت، اور ایک رسی (امام) کے تیکھے متعین ہوتی ہیں۔

**جماعتی زندگی کا قیدان اور عہدک** [تشرییت نے مسلمانوں

زندگی کے اعمال مقرر کر دیئے ہیں وہاں اُن کے لیے ایک جماعتی  
نظام بھی قرار دے دیا ہے۔ وہ کہتی ہے کہ زندگی اجتماع کا نام  
افرا و اشخاص کوئی شے نہیں۔ جب کوئی قوم اس نظام کو ترک  
کر دیتی ہے تو گواں کے افراد فرواؤ فرداً کتنے ہی شخصی اعمال د  
لیا ہات میں سرگرم ہوں لیکن یہ سرگرمیاں اس بارے میں کچھ  
سُود مند نہیں ہو سکتیں اور قوم جماعتی معصیت میں مبتلا ہو جاتی ہے  
قرآن و سنت نے بتلا دیا ہے کہ شخصی زندگی کے معاصی کسی  
قوم کو یا یک برباد نہیں کر دیتے۔ اشخاص کی معصیت کا زہر  
کاہستہ کام کرتا ہے لیکن جماعتی زندگی کی معصیت کام  
(یعنی نظام جماعت کا نہ ہونا) ایسا تخم پلاکت ہے جو فرما بر باری  
کا چل لاتا ہے اور پوری قوم کی قوم تباہ ہو جاتی ہے۔

شخصی اعمال کی اصلاح درستگی بھی نظام اجتماعی کے قیام  
پر وقوف ہے۔ مسلمانوں ہند جماعتی زندگی کی معصیت میں مبتلا ہیں

اور جب جماعتی محیت سب پر چاہئی ہے تو اور اور اسلامی اسلامی  
کیوں نہ ہو سکتی ہے۔

## جماعتی زندگی کی خصوصیات

جماعتی زندگی کے تین

ذکر تبلیغ ہیں:

(الف) تمام لوگ کسی ایک صاحب علم و عمل پر مجتمع ہو جائیں اور  
وہ ان کا امام ہو۔

(ب) جو کچھ وہ تعلیم دے ایمان و صداقت کے ساتھ قبول کریں۔

(ج) قرآن و سنت کے ماتحت اس کے جو احکام ہوں ان کی  
بلاقوں و چرا تمیل و اطاعت کریں سب کی زبانیں گوئی ہوں  
صرف اسی کی زبان گویا ہو، سب کے دماغ بسکار جائیں  
صرف اسی کا دماغ کار فرما ہو، لوگوں کے پاس نہ زبان ہو  
نہ دماغ۔ صرف دل ہو جو قبول کرنے، صرف ہاتھ پاؤں  
ہوں جو عمل کریں۔

اگر ایسا نہیں ہے تو ایک بھیر ہے، ایک انہوں ہے جازوں  
کا ایک جھلک ہے، لکھر پھر کا ایک ڈھیر ہے مگر نہ تو جماعت، نہ قوم،  
نہ اجتماع، ایسیں ہیں مگر دیوار نہیں، لکھر ہیں مگر پہاڑ نہیں، قظر  
ہیں مگر دیبا نہیں۔ کڑیاں ہیں جو جکڑے ملکڑے کر دی جاسکتی ہیں  
مگر زنجیر نہیں ہے جو طے ٹرے جہاڑوں کو گرفتار کرے سکتی ہے۔

مولانا کے پیش نظر اس کا سیاسی پسلو بھی تھا اور اس کی اہمیت کا تھا اسنا بھی یہی تھا کہ نسلم جماعت کے قیام سے غلبت نہ بر قی جائے۔ اس بارے میں انمول یعنی صاف صاف اپنے ملکیتیں کا اعلان کیا کہ راہ شرعی صرف ایک ہے اور جب تک وہ ظہور میں نہ آئے گی ہماری کوئی سی مšکور نہیں ہو سکتی۔

۱۹۱۳ء کے بیل دنیا قریب الانتقام تھے جب اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے یقینت اس عاجز پر منکشت کی اور مجھے یقین ہو گیا کہ جب تک یہ عقدہ حل نہ ہو گا ہماری کوئی سی وجہ تجویز کا میاب نہ ہو گی، چنانچہ اسی وقت سے میں سرگرم سسی دندیر ہو گیا۔

## حضرت شیخ الحند سے ملاقات

اسی سلسلہ بیان میں حضرت شیخ المسنود مولانا محمود حسن دیوبندی بلیہ ارجمند سے ملاقات کے بارے میں فرماتے ہیں:

”حضرت مولانا محمود حسن رحمۃ اللہ علیہ سے بیرونی ملاقاتات بھی دراصل اسی طلب و سعی کا نتیجہ تھی۔ انہوں نے پہلی بھی صحبت میں کامل اتفاق خاہر فرمایا تھا اور یہ معاملہ بالکل سات ہو گیا تھا کہ وہ اس سے منصب کو قبول کر لیں گے اور بندوقستان میں نظم جماعت کے قیام کا اعلان کر دیا جائے گا مگر افسوس ہے کہ بعض نوادرات کے اشخاص کے شورے سے مولانا نے اپنائے سفر جماز کا ارادہ کر دیا اور میری کوئی منت و ساجست بھی نہیں

سفر سے باز نہ رکھ سکی۔

اس کے بعد میں نظر بند کر دیا گیا لیکن یا م نظر بندی میں جیسی اس کی نظر و تبلیغ سے غافل نہ تھا۔ چنانچہ صوبہ سہار کے لعین احباب و مخلصین کو اسی زمانے میں اس طرف نوجہہ دلانی لگئی اور وہاں ابتدائی بیانوں کی ڈال دی گئی۔ اس زمانے میں میرے عوامی و رفیق مولانا ابوالمحاسن محمد سجاد صاحب رانچی میں مجھ سے ملے تھے اور اسی وقت سے سی و تی سو سال میں مشغول ہو گئے تھے۔

جنوری ۱۹۲۰ء میں جیب میں رہا ہوا اور فرمودہ تحریک خلافت کی تنظیم شروع ہوئی تو اس وقت بھی میں نے بارہ کوششیں کیں اور تمام کارکن طبقے کو اس طرف توجہ دلانی، مگر حالات موافق و مساعد نہ ہوئے اور مجھے مجبور راً انہی اصلاحات پر قناعت کر لینی پڑی جو اس تحریک کے اندر رہ کر میں انجام دے سکتا تھا۔

**خاصاً اُن منصب امامت** | جس طرح مسئلہ نظم جماعت دامامت چند اصول و مقاصد سے مرکب ہے اسی طرح منصب امامت بھی اپنے یہے چند خصائص و اوصاف کا متناقضی ہے۔ ہر عالم دین اس کا اہل اور ہر درستہ نشین اس کا اسرار شناس نہیں ہو سکتا۔

مولانا آزاد نے منصب امامت کے خصائص و شرائط پر ان الفاظ میں روشنی فرمائی ہے:

ایک صاحبِ نظر و اجتہاد دماغ کی ضرورت ہے جس کا قلب  
 کتاب و سنت کے غواص سے معمور ہو، وہ اصول شرعیہ کو  
 مسلمانانِ ہند کی موجودہ حالت پر ان کے توں ہند کی حدیث  
 العہد نوعیت پر، ایک ایک لمحے کے اندر متغیر ہو جانے والے  
 حادث جنگ و صلح پر تھیک تھیک منطبق کرنے اور پھر تمام  
 مصالح و مقاصد شرعیہ و ملیر کے تحفظ و توازن کے بعد فتویٰ شرع  
 صادر کرتا رہے۔

ایک اور جگہ اس منصب کے خصائص پر ان الفاظ میں روشنی ڈالتے ہیں:

”آج ایک ایسے عازم امر کی ضرورت ہے جو وقت اور وقت  
 کے سروسامان کو نہ دیکھے بلکہ وقت اپنے سارے سامانوں کے  
 ساتھ اس کی راہ تک رہا ہو۔ مشکلیں اس کی راہ میں غبار و  
 خاکسترن کراڑ جائیں اور وشو ایساں اس کے جرالاں تدم کے نیچے  
 خس و خاشاک بن کر پس جائیں وہ وقت کا مخلوق نہ ہو کہ وقت کے  
 حکموں کی چاکری کرے۔ وہ وقت کا خاتمہ و مالک ہو اور زمانہ  
 اس کی خدیش لب پر حرکت کرے۔ اگر انسان اس کی طرف سے  
 گردن موڑ لیں تو وہ خدا کے فرشتوں کو بلاے۔ اگر دنیا اس کا

ساتھ نہ دے تو وہ کامان کو اپنی رفتار کے جیسے آتا۔

اس کا علم مشکلہ نبوت سے مانوذ ہو اس کا قدم منہاج نبوت پر استوار ہو۔ اس کے قلب پر اللہ تعالیٰ حکمت رسالت کے نام اسرار و غواصن اور معالجہ اقوام اور طباست عمد و ایام کے نام سر اڑ دخایا اس طرح کھول دے کہ وہ صرف ایک صحیحہ کتابت سنت اپنے ہاتھ میں لے کر دنیا کی ساری مشکلتوں کے مقابلے اور ارواح و قلوب کی ساری بیماریوں کی شفا کا اعلان کرے۔

و مَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ ۝

ایک اور تمام پر مولانا فرماتے ہیں :

”موجودہ وقت کسی ایسے مرد راہ کا طالب ہے جو صاحب عزم و امر ہو۔ اس یئے نہ ہو کہ دوسروں کی چکست پر ہمایت و رہنمائی کے لیے سر جمکانے بکر دوسرے اس یئے ہوں کہ رہنمائی کے لیے ہس کامنہ تکھیں اور جب وہ قدم اٹھانے تو اس کے نقشِ قدم کو دیل راہ بنائیں۔ اس کے سلطان ہنگر کی ہویست تجویز دل اور بخشوں کی عمداج نہ ہو بلکہ کتاب اللہ کی بصیرت اور اُسوہ حسنہ نبوت کی حکمت نے اس کو نام انسانی ہنگروں اور رالیوں سے بے نیاز کر دیا ہو۔ ان الامانت نزلت من السماء

فی جهوز قلوب الرجیال (رواه البخاری) اس کا قلب امانت  
کتاب و نکتہ کا مصالح ہوا در قلوبہم مصابیح الہدی  
یخربجون منکل خیراً مظلوم در رواہ ابن ماجہ، وہ اپنے  
اندر مصالح کی ایسی روشنی رکھتا ہو جو باہر کی تمام روشنیوں  
کے بدلے پر دا کر دے ہے

باغِ مراچہ حاجت سرو و صنو براست  
شمثاد غاز پرور ما اذ کہ کمتر است لہ

تیام نظم جماعت کا تمام تر دار و دار چوکہ منصب امامت پر تھا۔ یہ  
منصب اس عمارت کی تعمیر کے لیے بنیاد کی حیثیت رکھتا تھا۔ اگر یہ بنیاد  
درست اور متحكم نہ ہوتی تو تعمیر کی ساری محنت اکارت جاتی۔ اسی لیے منصب  
امامت کی تشریک و بیانی پر مولانا نے خاص توجہ فرمائی ہے۔ یہاں صرف ایک  
غمض اقتباس پیش کرنے کی اجازت چاہتا ہوں۔ مولانا فرماتے ہیں،  
”یہ کام صرف ایک صاحبِ نظر و اجتہاد کا ہے جس کو قوم نے  
بلا اتفاق تسلیم کر لیا ہو۔ وہ وقت اور حالت پر اصول شریعت  
کو منطبق کرے گا۔ ایک ایک جزو یہ حادث و افجعات پر پوری  
کارروائی اور رکھشناصی کے ساتھ نظر دے گا۔ امت و شرع  
کے اصولی مصالح و فائد اس کے سامنے ہوں گے کسی ایک

گوشے ہی میں ایسا مستقر ہو جائے گا کہ باقی تمام گوشوں سے  
بے پرواہ ہو جائے۔

حفظت شيئاً و غایت عنك اشیاء!

سب سے بڑھ کر یہ کہ اعمالِ مہرِ امت کی راہ میں منہاجِ نبوت  
پر اس کا قدم استوار ہو گا اور ان ساری باتوں کے علم و بصیرت  
کے بعد ہر وقت، ہر تغییر، ہر حالت کے لیے احکام شرعیہ کا  
استنباط کرے گا۔ لہ

# حقیقت و مقاصد

(۲)

مولانا سید سیمان ندوی علیہ الرحمہ تے بھی وقت کے اس اہم اسلامی و ملی مسئلے پر مختلف اوقات میں اپنے افکار عالیہ سے مسلمانوں کی رہنمائی فرمائی ہے۔ سب سے پہلے انکوں نے ۱۹۱۶ء میں اس وقت اپنے خیالات کا اظہا کیا۔ جب برتاؤی مدت بر ماٹیکو وزیر مہنگا اصلاحات کا تختہ کر بندوقتہ تشریف فرمائی ہوئے۔ ان سے علام کے ایک وفد کی ملاقات میں ہو گئی تھی اس سیسی میں فرنگی محل لکھنؤ میں یکم نومبر ۱۹۱۶ء کو علام کی ایک مجلس مشاہد متفق ہوئی۔ حضرت سید صاحب نے اس مجلس میں ایک تحریر پڑھی جو اسی ماہ بکے "معارف" اعظم گڑھ میں شائع بھی ہو گئی۔ لہ

مسلمانوں کی حالت سید صاحب مرحوم تے اس تحریر میں ہندوستان کے مسلمانوں کی حالت اشار دے نظری کا نہایت موثر الفاظ میں لفظہ کھینچا ہے اور آخر میں اس کا حل کیا ہے سید صاحب مرحوم کی یہ تحریر "مسلمان ہند کی تنظیم" کے عنوان سے "معارف" اعظم گڑھ بابت ماہ نومبر ۱۹۱۶ء میں شائع ہوئی تھی۔ دوبارہ اسے "مسلمان ہند کا نظام شرعی" کے عنوان سے معارف کی اشاعت بابت ماہ دسمبر ۱۹۲۹ء میں صفحہ ۳۰۰-۳۰۱ میں تقلیل کا گلہ سے مشر، نظم، اشاعت ثانی ہے۔

پیش کیا ہے سختے ہیں:

”ہندوستان میں مسلمانوں کے مذہبی امور سخت انتشار

اور بے ترتیبی کی حالت میں ہیں مساجدیں ویران ہیں۔

اما میں اور مُؤذنوں کی حالت سخت ناقابل اصلاح

ہے۔ مدرسے کسپرسی میں پڑے ہیں۔ ہندوستان میں

جس قدر مذہبی مدارس ہیں ان میں کوئی باہمی نظم و مسلسلہ

نہیں۔ اوقاف کی حالت سخت ناقابل افسوس ہے

اور روز بروز دشمنی تغلب میں آتے جاتے ہیں مسلمانوں

کی اپنی ای مذہبی تعلیم کا کوئی انتظام نہیں۔ ملک کے

بڑے بڑے رقبے نہیں جہالت کی بنابر اسلام اور حکومت

دونوں کے یہی خطرناک ہیں۔ طلاق و نکاح و فسخ و تفرقی

کے ہزاروں معاملات جو دن رات پیش آتے ہیں تمام

ہندوستان میں مسلمانوں کے لیے ان کا کوئی انتظام

نہیں۔ اس کے لیے گورنمنٹ کی سول عدالتوں کو تکلیف

گواہا کرنی پڑتی ہے جس میں ایک طرف تو عدالتوں

کی اصول اسلامی سے ناواقفیت کی بنابر نہایت

شدید غلطیاں سرزد ہوتی ہیں، دوسری طرف مسلمانوں

کو ان کے مذہبی احکام میں غیر مسلم عدالتوں کی مداخلت

سے آزادگی و ناگواری پیدا ہوتی ہے اور اکثر نہماں کے

نہ دیک ان معاملات میں غیر مسلم عدالتوں کے فیصلے  
قبول کرنا ناجائز ہے۔

ادنی اور متوسط مسلمان طبقوں کی اجتماعی حالت  
ہندوستان میں نظم مدنی نہ ہونے کے باعث سخت  
تکلیف میں ہے اور الگ اس دعوے کی مزید تشریح کی  
 ضرورت ہو تو دارالمحنتین، ندوہ، دیوبند اور دیگر عربی  
 مدارس اور ممتاز علماء کے یہاں جا کر روزانہ ڈاک میں  
 استفسار کے خطوط پڑھو۔ اس سال کے اخبارات  
 کی فائل "زوجہ معلقة" کے مشہور دگرم و تیز مفتی میں  
 سے ملو ہے۔ اسی طرح مسلمان خواتین کی کثیر تعداد بیکی  
 میں گرفتار ہے ॥ ۷

لمحہ فکریہ اس کے بعد سید صاحب علیہ الرحمہ نے علمائے دین،  
 مسلمان سیاسی رہنماؤں اور حکومت کے ارباب  
 حل و عقد کو اس مسئلے پر غور و فکر کرنے کی دعوت دی ہے اور بتایا ہے  
 کہ یہ اسی حالت اور ایسا مسئلہ نہیں ہے جسے نظر انداز کر دیا جائے۔  
 چنانچہ فرماتے ہیں:

"الغرض ہندوستان میں مسلمانوں کی مدنی حالت  
 ایسی افراطی اور پر اگندگی کی حالت میں ہے کہ

شاید دنیا کے کسی خطے میں جہاں مسلمان آباد ہوں اس قدر پر آگندہ و منتشر رہ ہو گی۔ یہ حالت مسلمانوں اور حکومت دونوں کے لیے قابل غور ہے اور اس لائق ہے کہ ہماری حکومت کے اعلیٰ عہدے دار ہمارے رہنمایان سیاسی اور ہمارے علمائے دین سب مل کر ان معاملات پر غور کریں اور کوئی مستقل اور پائیدار تدبیر ان کے لیے اختیار کریں ۱۰

### سید صاحب کا کمال بصیرت | مشاورت جس میں سید صاحب مر ۱۱

نے بہ تجویز پیش کی تھی ماننیکو سے ملا تی دند کی رہنمائی اور علمائی جانب سے مطالبات کے لیے ترتیب دی گئی تھی۔ اس لیے ٹھیک وہی بات جو مولانا ابوالکلام آزاد مسلمانوں کے ایک آزاد اور مستقل نظام کی حیثیت سے پیش کر رہے تھے اور اس کے لیے کام ایک مرتب سے شروع ہو چکا تھا حکومت کے سامنے علمائے کے مطالیے کی حیثیت سے رکھنے کی تجویز پیش کر دی۔ ہمیں یقین ہے کہ سید صاحب اس تجویز کے انجام سے بے خبر نہ ہوں گے۔ وہ جانتے ہوں گے کہ حکومت اس درد سری کو کبھی مول نہ لے گی۔ اگر حکومت اس تجویز کو منظور کر لیتی تو ظاہر ہر ہے کہ اس کی مقرر کر دہ اور تختواہ دار شیخ الاسلامی سے وہ ملی مقاصد پورے نہیں ہو سکتے تھے جو مولانا آزاد کے پیش نظر تھے۔ اس سے مسلمانوں کے پیروں میں ایک بہیری کا اضافہ اور ہو جاتا لیکن

بھیں اس وقت کے ان حالات کو نظر انداز کر دینا چاہیے کہ اس وقت  
لکھ کے تمام اکابر علماء مک میں اور پیروں مک قید و نظر بند تھے ان  
حالات میں تحریک کا زندہ رکھنا بھی ایک بڑا کام تھا۔ یہ بات سید صاحب  
کے کمال بصیرت کی دلیل ہے۔ سید صاحب نے جس شکل میں اور  
جس مقدمے کے ساتھ اس تجویز کو رکھا اس میں آئندہ اس تحریک کو  
حکومت کی نظر عتاب سے محفوظ رکھنے کا پورا سرو سامان موجود تھا۔  
اس کے بعد اگر یہ تحریک پورے زور و شور سے آگے بڑھتی اور حکومت  
کو اس کے بارے میں شکوک و شبہات پیدا ہوتے تو سید صاحب  
کی اس تجویز میں اس کا پورا علاج موجود تھا لیکن جیسا کہ خیال تھا  
یہ تجویز لائق اعتنا نہیں سمجھی گئی۔

صیغہ مذہبی کا قیام | اہم ترین تلقی مسئلے کو حکومت کے ارباب حل و عقد  
اور مسلمانوں کے اصحاب نظر و تدبیر، دونوں فریقوں کے سامنے صرف  
پیش کر دینے اور اس کی اہمیت واضح کر دینے ہی پر اکتفا نہیں کیا بلکہ  
اس کے حل کی طرف بھی ان کی رہنمائی کی۔ سید صاحب لکھتے ہیں:  
”ہمارے نزدیک بہترین تدبیر یہ ہے کہ اسلام کی گذشتہ  
روایات اور موجودہ رسوم جاریہ کے مطابق مسلمانوں کے لیے  
ایک مذہبی صیغہ ہندوستان میں قائم کیا جائے جس کا اعلیٰ  
حمدے دار شیخ الاسلام ہو جس کی عزت و

وقار کا سرکاری طور پر اعتراف کیا جائے۔ اس کے بعد ایک بڑی نوحہ دے کر اس کے اعزاز کو پڑھایا جائے، اس کا تقریب مسلمان جماعتوں کے انتخاب اور گورنمنٹ کی منظوری سے ہو۔ اس کے ماتحت صوبوں میں اور صوبوں کے ماتحت ضلعوں میں اس کے عہدے دار ہوں جو اپنے حدود کے انتظامات کریں۔ اس صیغہ کے ماتحت حسب ذیل چیزیں ہوں۔

• احکام و مسائل شرعی کا اجراء و نفاذ

• منازعات مذہبی کا فیصلہ

• اوقاف، مساجد، اور مدارس کا انتظام

• دارالاکفارة کا قیام

یہ تمام صیغہ واقع قانون، ذی فہم اور روشن خیال علماء کے ماتحت ہوں جن کو مخصوص نصاب تعلیم کے مطابق پڑھایا جائے ورنہ در ہے کہ مسلمانوں کے پاؤں میں ایک نئی آہنی بیڑی پڑ جائے گی ॥ لہ

سید صاحب مرحوم نے ایک قدم اور آگے مطابے کا جواز بڑھ کر مطابے کا جواز اور اس کے لیے نظر بھی

فرماہم کر دیے۔ فرماتے ہیں:

”ہم مسلمان اس (حکومت برطانیہ) سے ایک الیسی چیز

۵۲  
کے خواہش مند ہیں جس کے ہم جائز حقدار ہیں۔  
۱۔ ہماری قوم میں مذہبیا اور قانونیا جب تک ہم دنیا کے فرمانزدار ہے، یہ عہدہ قائم رہا۔

۲۔ ہندوستان کے گزشتہ ہجہ میں بھی یہ صیغہ قائم تھا۔

۳۔ تمام بڑا اسلامیہ میں جہاں جہاں مسلمان آباد ہیں اور جن میں سے اکثر یورپین طاقتلوں کے ماتحت ہیں اور امریکی کے ماتحت بھی کچھ چھٹے ہیں۔ وہاں یہ صیغہ خود سرکاری امداد و اعانت سے موجود ہے۔

۴۔ خود ہندوستان کی دلیلی ریاستوں میں بھی اس قسم کے انتظامات چارہ ہیں۔

۵۔ حکومت برطانیہ کے آغاز عہد میں اس قسم کے انتظامات ملک میں رائج تھے لیکن رفتہ رفتہ مٹ گئے یہ لے

۱۹۱۹ء کے شروع میں سیدھا: مولانا آزاد اور اسوہ یوسفی علیہ الرحمہ نے معارف میں ایک سلسلہ مصنفوں "نظر بندان اسلام" کے عنوان سے شائع کیا اس میں مولانا آناد کی دعوت تنظیم جماعت کی طرف نہایت لطیف پیرا یہ بیان میں اشارہ کیا ہے۔ "مولانا ابوالکلام آزاد" کی سرفی کے ذیل میں لکھتے ہیں:

اگر ہمارے نظر بندوں میں کوئی ایسا ہے جو اسرہ محمدی پر فائز ہو تو

۱۶ معارف دسمبر ۱۹۲۹ء ص ۱۲۔ ۱۶ اشارہ حضرت شیخ الہند مولانا محمد حسن دیوبندی کی طرف سے جو اس زمانے میں جزیرہ مالا میں قید تھے:

توہم میں ایک اور رہتی ایسی ہے جو اس سہی یونیورسٹی کے درجے پر  
متاز بہری اور حرج زندگی میں بھی جا کر تراویث سننے یا سماجی المساجد  
و ادباب متفرقون خیرام اللہ الواحد القهار ہے لہ  
اس مضمون کا خاتمه ان الفاظ پر ہوا ہے ۔

”ان سطروں کے لکھتے وقت مجھ کو یہ دھوکا ہو رہا ہے کہ کیا میں خود این تیمیہ اور این تیم یا شمس الاممہ مشری اور امیر بن عبد العزیز اندلسی کے حالات تو نہیں لکھ رہا ہوں یہ میرا خیال ہے کہ حافظہ میں صبغہ تابی کے قیام کے مطابعے کی نامنظوری کے بعد سید صاحب نے سمجھ لیا ہو گا کہ حکومت اس مطابعے کو کبھی منظور نہیں کر سکتی۔ اس لیے اس کے بعد سید صاحب نے اس امر کی کبھی کوشش نہیں کی کہ حکومت سے اس مطابعے کو منظور کرا یا جائے بلکہ اس کے بعد کی ان کی تحریروں کے مطابعے سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ خود بھی دل و جان سے آزاد اور مستقل نظم ملت کے قیام کے متنی تھے۔

مملت اسلامیہ کی غمخواری | شنبہ ۱۹۲۹ء میں سید صاحب نے ایک  
نہایت مفصل اور پر زور مضمون "عالم  
اسلامی کی تنظیم اور مسلمانوں کا انتشار خیال" کے عنوان سے لکھا جو  
معارف اعظم گڑھ کی اگست (صفحہ ۹ - ۸۸) اور ستمبر (صفحہ ۶ - ۲۶۶)  
کی دو اشاعتیں میں شائع ہوا۔ اس مضمون کی تیسرا قسط "نظم مملت" کے

له معارف اعظم کتبه، مارس ۱۹۱۹ میلادی، ص ۳۵۸

عنوان سے خاص مسلمانان ہند کی مذہبی تنظیم کے متعلق ہے۔ اس میں حضرت سید صاحب علیہ الرحمہ نے اپنے دل کے ہکڑے صفحہ کا غذ پر پھیلا دیے ہیں۔

اس تحریر کا ایک ایک لفظ سوزدی اور ملت اسلامیہ کے غم میں ڈوبا ہوا ہے۔ اس مضمون میں سید صاحب نے نہایت تفصیل کے ساتھ نظام جماعت کے مسئلے پر روشنی ڈالی ہے اور دلائل شرعیہ سے اس نظام کو مسلمانوں کے لیے سب سے بڑی اسلامی ضرورت ثابت کیا ہے۔ اس میں انہوں نے مسلمانوں کے دور انحطاط میں جب کہ مسلمانوں کی حکومتیں مٹنے لگیں تھیں، اس نظام کی موجودگی پر روشنی ڈالی ہے اور جس طرح ماضی میں اس نظام کی موجودگی کا ثبوت بہم پہنچایا ہے اور حال میں اس کی ضرورت کو واضح کیا ہے اسی طرح مسلمانوں کے لیے مستقبل میں اس کی اہمیت پر بھی روشنی ڈالی ہے۔

حضرت سید صاحب نے مسلمانوں کی تنظیم اور شیرازہ حیات ملی کی بنیاد بندی کو ان کے زندہ رہنے کے لیے ایک ضرورت

اور قیام ملت اسلامیہ کی بنیاد قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں:

”اگر ہم مسلمانوں کی شیرازہ بندی کرنا چاہتے ہیں اور لیقیناً مسلمانوں کو زندہ رہنے کے لیے اس تنظیم کی حاجت ہے۔

بلکہ یہ کہنا چاہیے کہ بغیر اس کے ہمیت اسلامیہ کا وجود ہی نہیں ہو سکتا۔ آج ہمارے سینکڑوں کام ہیں، ہر کام کے لیے ایک ایک عالم گیر مجلس یا انجمن ہم نے قائم کی، ہے قوم پر اثر رکھنے کے لیے تاکہ ان کے کاموں کے لیے

۷۶

ان کو روپیہ ملتا رہے آج ہر چہری ہر بیان  
 انہن دوسری مجلس اور انہن سے مکار ہی ہے۔ ہمارے  
 کام کی انتہا لگا اگری ہوتی ہے اور کم از کم دو تین نسلیں  
 ایسٹ اور چونے کی عمارت اور فراہمی سرمایہ نہیں کھپ جاتی  
 ہے اور کارکنوں کو اصلی کام کا موقع یا تو ملتا ہی نہیں یا  
 کم ملتا ہے اور یہ ہماری تباہی کے اسباب ہیں۔ ان سب  
 کا علاج یہ ہے کہ ہماری ہمیت اجتماعی یا جماعت بندی  
 پوری طرح کی جائے اس کے بغیر کم صرف منتشر اور  
 بکھر سے افراد ہیں جماعت نہیں اور اس پر ہم اس  
 حالت میں کسی جماعت اور کسی قوم کا مقابلہ نہیں کر سکتے  
 یا مختلف مجلسوں اور انہیں میں بٹے ہوئے مختلف  
 ٹولیاں ہیں جو خود باہم ہاتھ پالیں مصروف ہیں۔ مختلف  
 خانوادوں اور پیروں کے مرید ہیں جو الگ الگ حصوں  
 میں بٹے ہوئے ہیں ॥

**مستقبل کی ضرورت** مسلمانان ہند کے مستقبل کے لیے نظم جماعت  
 کی اہمیت پر ان الفاظ میں روشنی ڈالتے ہیں:

” یہ کوئی چھپا راز نہیں کہ آئندہ ہندوستان کی حکومت کی  
 کوئی سی بھی شکل ہو وہ خواہ ایک آزاد حکومت نہ یہ سایہ  
 بر طانیہ ہو یا بڑھ کر ایک آزاد جمہوریہ بن جلتے تاہم وہ

کوئی اسلامی حکومت نہ ہو گی۔ اور اس کی ملکی تنظیم مسلمانوں کی ملی تنظیم کے قائم مقام نہیں ہو سکتی۔ اس لیے یہ حدود جب غور کے قابلِ حقیقت ہے ۔

ماہش ۱۹۲۶ء میں

## نظم جماعت اور مسلمانوں کی آئندہ بیقا

سالانہ اجلاس منعقدہ کلکتہ کے خطبہ صدارت میں نہایت تفصیل کے ساتھ مسلمانوں کی ملی زندگی کے انتشار اون کی معاشرتی زندگی کے الجھاؤ اور ان کی اقتصادی و تعلیمی مشکلات کو بیان کیا ہے۔ نظم ملت کی ضرورت اس کے شرعی احکام منصیب امامت کے خصائص اور شرائط امامت پرداشی ڈالی ہے نیز علمائے کرام اور جمیعت علمائے ہند کو نظم ملت کے فریضے کی جانب توجہ دلائی ہے ۔

اگرچہ سید صاحب مرحوم کا یہ پورا خطبہ نہایت انگریزی ہے لیکن یہاں پر صرف ایک جامع اقتیاس پر اتفاقاً کر رہا ہوں حضرت سید صاحب فرماتے ہیں :

”ہندوستان میں اب اور اب سے زیادہ آئندہ مسلمانوں کی دینی بیقا کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک امارت شرعی کے ماتحت اپنے کو منظم کریں۔ تعلیم یا فتنہ حضرات کو شہر ہے کہ علماء پر دے میں اپنی کھوئی ہوئی وجہ ہت کو دوبار قائم کرنا چاہتے ہیں۔ اس لیے یہ بات صاف کر دینا چاہیے۔

کہ اگر کوئی میں صطفیٰ کمال، مصطفیٰ سلیمان، مصطفیٰ عرب یا جیسے  
 ابن سعود ریاست میں محمد بن عبدالکریم ریاستِ اسلامی  
 کا دعویٰ کر سکتے ہیں اور ہم لوگ اس کے قبول کرنے کو  
 تیار ہیں تو کوئی وجہ نہیں کہ ہم ہندوستان میں ایک غیر مسلح  
 اہل اور صاحبِ لیاقت فائدہ کے ہاتھ پر بیعت نہ کر سکیں۔  
 اس کے لیے باقاعدہ بوریا نشیں عالم ہونے کی ضرورت  
 نہیں۔ حرف اس کے دل کو اسلام سے آشنا ہونے کی  
 حاجت ہے۔ اس کے لیے اپنے مذہب اور فہمی احکام  
 سے ایک حد تک واقف ہونے کی ضرورت ہے اس فائدہ کے  
 ماتحت ایک منتخب مجلس شوریٰ ہو اس کے ماتحت تعیین  
 تبلیغ، تالیف و اشاعت، سیاست و اصلاحات، غیر ملکی  
 تعلقات، مالیات کے مختلف شعبے ہوں، ہر ایک شعبے  
 کا ایک علیحدہ میر و ناظم ہو۔ تمامی میاصل و نکوہ ایک  
 جگہ جمع ہو کر ضروریات میں تقسیم ہوں۔ اسی اصول پر صوبوں  
 کی امارتیں اور ان کے ماتحت اضلاع کی وعلیٰ مذکوہ القیاس  
 اس کے ماتحت نکاح و طلاق و وراثت وغیرہ کے  
 ملکے ہوں، دارالاوقاء ہوں جہاں سے جدید ضروریات  
 کے متعلق فتوےٰ صادر ہوں اور سارے ملک میں اس  
 مسئلےٰ میں جو بے ترتیبی ہے وہ دور ہو۔

چند سال پہلے اس کے لیے موسم مناسب تھا۔ حضرت  
 اس لیے بعض اکابر نے اس سے پہلو تھی کہ تمام مسلمان  
 اس پر متفق ہنیں ہو سکتے۔ اس لیے جب تک اتفاق عام  
 نہ ہو جائے اس کو قائم نہ کیا جائے۔ میری رائے میں  
 حد درجہ غلطی ہے۔ یہ ناممکن ہے کسی طاقت کے بغیر تمام  
 مسلمان از خود ایک مرکز پر متفق ہو جائیں اس لیے اس  
 خیال خام سے ہٹ کر ہم کو صرف یہ کرنا چاہیے کہ صوبوں  
 میں اس کے متعلق کوشش کریں۔ جن صوبوں میں مسلمان بالکل  
 صفر ہیں جیسے مدراں، مالک متوسطہ وغیرہ، وہاں اس کی  
 سب سے پہلے ضرورت ہے۔ اور جس قدر مسلمان بھی اس  
 مسئلے پر متفق ہو سکیں اور اس تحریک پر آمادہ ہو سکیں۔  
 ان کو ساتھ لے کر آگے بڑھنا چاہیے آئندہ اس سلسلے  
 کی خود وسعت ہوتی رہے گی۔ تا آنکہ کسی وقت تمام مسلمان  
 اس حلقو میں آجائیں ۔ ۲۷

جعیت علمائے ہند کے اجلاس کامانہ کے اس  
 نظم ملت کا مقصد خطبہ صدارت میں "نظم ملت" کے مقصد کی ان

الفاظ میں وضاحت کرتے ہیں :

۱۹۲۴ء، ۱۹۲۴ء کے حالات اور علمائے فرقہ محلہ کی اس مسئلے میں ایہ  
 آن کی طرف اشارہ ہے۔ ۱۹۲۴ء جعیت اعلیاء کا خطبہ صدارت۔ صدارت۔ نامہ پر ۱۹۲۴ء میں ۱۹۰۰

” اس قسم کے لظم ملت سے مقصود یہ ہے کہ مسلمانوں کی وحدت میں نایاں ہو، ان کے تمام مذہبی و ملی کام منظہم ہوں، ان کی ضرورتیں پوری ہوں، ان کے مصارف و مداخل میں ایک تنظیم پیدا ہو اور اصلی جماعتی روح ان میں نایاں ہو۔ دارالاوقات، دارالفقہاء اور بیت المال کا قیام ہو، ان کے غریبوں اور محجتوں کی باتا عدہ انداز ہو، ان کی سماشرتی خرا بیوں کی باتا عدہ احلاج ہو، تبلیغ و احتکا کا سلسلہ قائم ہو، ان کے مکاتب مدارس مالی نرخان سے منجات پائیں۔

۱۹۲۶ء میں مجلس اعلیاء دراس کے خطبہ صدارتی میں بھی اس مسئلے پر روشنی ڈالی ہے اور تنظیم ملت کے مقصد کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

” تنظیم سے مقصود یہ ہے کہ ہر صوبے کے مانزرا اور پھر اس کے ذریعے سے تمام ملک کے مسلمان کسی ایک نظر سے کے ماتحت اس طرح متعدد ہو جائیں کہ زنجیر کے ایک سرے کو ہلانے سے زنجیر کی ہر کڑی اپنی جگہ پر ہل جائے۔“ اس سلسلے میں ایک جگہ اور لکھتے ہیں:-

” ان تمام لوگوں کو جو مسلمانوں کا اجتماعی وجود چاہتے ہیں، جو ان کے جماعتی کاروبار کو جملانا چاہتے ہیں، سب

۱۔ جمعیۃ العلماء کا خطبہ صدارت، معارف، مارچ ۱۹۲۶ء، ص ۱۴۳  
۲۔ مجلس اعلیاء دراس کا خطبہ صدارت، معارف، اپریل ۱۹۲۶ء، ص ۲۶۲

سے پہلے خود مسلمانوں کو فرقوں کے بجائے جماعت بنانے کی کوشش کرنی چاہیے اور اسی کا نام "نظم ملت" ہے یہ

**دلائل شریعیہ** شرعی نقطہ نظر سے حضرت پید صاحب کے تردید نظم جماعت کے مسئلے کی جواہمیت تھی اس کا اذراہ س سے لگا یا جا سکتا ہے کہ اس کے پیغمبر مسیح و سلطان کے مسلمان اس وقت بھی اور آج بھی صحیح اسلامی زندگی سے محروم اور دور ہیں جو حضرت پید صاحب علیہ الرحمہ نے اس ایک چلے میں جو کچھ بیان فرمادیا اس کے بعد کیا رہ جاتا ہے کہ اس کی اہمیت کی وضاحت میں بیان کیا جائے :

"اسلام کے عقیدے میں نظم جماعت کے بغیر کم یہ صحیح اسلامی زندگی پر یقیناً قائم نہیں ہیں۔ نصب الامامة واجبہ" حضرت پید صاحب مسلمانوں کے تمام کاموں کی درستگی کے لیے نصیب امامت اور قیام جماعت کو ضروری قرار دیتے ہیں۔ لکھتے ہیں :

"مسلمانوں کے تمام قومی اور اجتماعی کام اسی وقت جائز ہیں جب پہلے ان کی جماعت کا کوئی امام ہو۔ اس لیے مسلمانوں کی اجتماعی زندگی کا سب سے پہلا کام یہ ہی ہے کہ وہ امام کے نصیب و قیام کے بعد ایک قوم بن جائیں۔ اگر امامت نہ ہوگی تو جماعت بھی نہ ہوگی اور جب جماعت نہ ہوگی تو ان کا کوئی کام بھی درست نہ ہوگا" ۳۵

۳۵۔ نظم ملت، معارف، نومبر ۱۹۲۵ء، ص ۳۲۵۔ ۳۶۔ جمیعیتہ العلما کا فاطحہ صدارت معارف مارچ ۱۹۲۶ء، ص ۱۸۰۔ ۳۷۔ نظم ملت، معارف، نومبر ۱۹۲۵ء، ص ۳۲۵

سے پہلے خود مسلمانوں کو فرقوں کے بجائے جماعت بنانے کی کوشش کرنی چاہیے اور اسی کا نام "نظم ملت" ہے ॥

**ولا علیکم شرعاً** شرعی نقطہ نظر سے حضرت یہد صاحب کے تردید نظم جماعت کے مسئلے کی جواہمیت تھی اس کا اندازہ اس سے لگا یا جا سکتا ہے کہ اس کے بغیر سہن و ستان کے مسلمان اس وقت بھی اور آج بھی صحیح اسلامی زندگی سے محروم اور دور ہیں جو حضرت یہد صاحب علیہ الرحمہ نے اس ایک چلی میں جو کچھ بیان فرمادیا اس کے بعد کیا رہ جاتا ہے کہ اس کی اہمیت کی وضاحت میں بیان کیا جائے :

"اسلام کے عقیدے میں نظم جماعت کے بغیر کم سمجھ اسلامی زندگی پر یقیناً قائم نہیں ہیں۔ نسب الامامة واجبہ" حضرت یہد صاحب مسلمانوں کے تمام کاموں کی درستگی کے لیے نصیب امامت اور قیام جماعت کو ضروری قرار دیتے ہیں۔ لکھتے ہیں :

"مسلمانوں کے تمام قومی اور اجتماعی کام اسی وقت چاہئے ہیں جب پہلے ان کی جماعت کا کوئی امام ہو۔ اس لیے مسلمانوں کی اجتماعی زندگی کا سب سے پہلا کام یہ ہے کہ وہ امام کے نصیب و قیام کے بعد ایک قوم بن جائیں۔ اگر امامت نہ ہوگی تو جماعت بھی نہ ہوگی اور جب جماعت نہ ہوگی تو ان کا کوئی کام بھی درست نہ ہوگا۔" ۳۵

## مجلس شوریٰ

اس مقام پر سید صاحب نیز اور مددگار ہام کے نسب و قیام کے سلسلے میں بعض اعترافات کا بھی جواب دے دیا ہے اس کے بعد منصب امامت کے ساتھ قیام شوریٰ کو بھی وہ لازم قرار دیتے ہیں۔ شوریٰ کا تعلق مسلمانوں کی حیات تحریک و اجتماعی کے خصائص میں سے ہے۔ سید صاحب لکھتے ہیں:

”اصل یہ ہے کہ مسلمانوں کی تنظیم کا اصلی شیرازہ ان کی جماعت ہے اور اس جماعت کا مرکز ایک واجب الاطاعت شخصیت ہے اور اس کے ساتھ جگہ و مردم شوریٰ بینہم (مسلمانوں کے کام یا حکومت یا آپس کے مشورے سے ہیں) اولو الامر اور اول کان شوریٰ کا وجود ہے کہ خود امام اولین و آخرین کو بھی بارگاہ الہی سے یہی حکم تھا۔

شادرہم فی الامر اور اے رسول یا اے مسلمانوں کے امام ان مسلمانوں سے باہم مشورہ کر لیا کرو اس تنظیم و جماعت کے تحت ہمارے تمام کام کسی نزع، کسی تصادم اور کسی یا ہمی جھگڑے کے بغیر انجام پاسکتے ہیں..... یہ چیز پوری طرح کامل اہمیت کے ساتھ اور پورے نظام کے ساتھ قائم ہو جائے تو مسلمان حقیقت میں مسلمان ہو جائیں۔“ لہ

# تاریخ و تحریک

نظم جماعت کے قیام کی کوشش

اس مقصد کے حصول کے لیے یہ ۱۹۱۲ء میں مولانا بعض علماء سے خود ملے اور بعض کے پاس لانا عبید اللہ سندھی مرحوم کو بھیجا لیکن علمائے وقت نے عام طور پر اس مسئلے کی اہمیت کو نہیں سمجھا اور اعراض اذکار سے کام لیا۔ البته جب مولانا آزاد حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن دیوبندی سے ملا تھے اور انھیں عزائم و مقاصد کی طرف توجہ دلاتی تھی، تو حضرت مرحوم نے پہلی ہی صحیت میں اس سے کامل تفاق ظاہر فرمایا۔ ترجمان القرآن میں سورہ توبہ کی ایک آیت پر نوٹ میں فرماتے ہیں:

۱۹۱۲ء کی بات ہے کہ مجھے خیال ہوا۔ ہندوستان کے علماء مشائخ کو عزم و مقاصد وقت پر توجہ دلاؤں ممکن ہے چنانچہ اصحاب رشد و عمل نکل آئیں۔ چنانچہ میں نے اس کی کوشش کی لیکن ایک شخصیت کو مستثنی کر دینے کے بعد سب کا متفقہ جواب یہی تھا کہ یہ دعوت ایک فتنہ ہے۔ ایک علی در تفتن میں مستثنی شخصیت مولانا محمود حسن دیوبندی

کی تھی جواب رحمت الہی کے جوار میں پہنچ چکی ہے ॥ لہ  
مولانا میں الدین قصوری کے نام ایک خط میں بھی مولانا نے اپنی ان کوششیں  
علماء سے اپنی ملاقاتاً تول اور ان کے مایوس کن جواب کی طرف اشارہ فرمایا ہے  
لکھتے ہیں :

”۱۹۱۲ء میں جب میں نے ہندوستان کے بعض اکابر علماء  
مشائخ کو عزم و سعی کی دعوت دی۔ بعض سے خود ملا اور  
بعض کے پاس مولوی عبید الدین سندھی کو بھیجا تو اکثر نے  
بعینہ یہی بات کہی تھی جو آپ کہہ رہے ہیں۔ بعض علماء و  
مشائخ کی اتنی بڑی تعداد ملک میں موجود ہے کسی نے بھی  
آن تک یہ دعوت نہیں دی اب سواد اعظم کے خلاف  
یہ قدم کیوں اٹھایا جا رہا ہے ॥ ۲۵

مولانا آزاد کے نزدیک حضرت شیخ الہند کی مستثنی  
حضرت شیخ الہند شخیست کے سوا ہندوستان میں ایک شخص بھی  
ایسا نیس تھا جو اس سے کی اہمیت و حقیقت اور منصب امامت کے  
فرالقف و مہات اور پھر موقتہ حالات کی بنا پر مشکلات و صعبوبات راہ کا  
نکتہ شناس ہو۔ علماء متاخرین میں حضرت شیخ الہند کی دعوت و غمیت  
کا مولانا آزاد نے ہنایت شاندار الفاظ میں اعتراف کیا ہے۔ ابھی چند

لہ ترجمان القرآن جلد دوم۔ مکتبہ مصطفائی لاہور، ص ۹۵

لہ تبرکات آزاد، مرتبہ مولانا غلام رسول مہر۔ لاہور ۱۹۵۹ء ص ۶۴، ۳۸۔

سطریں پہلے منصب امامت کے خصائص و شرائط کا تذکرہ آیا تھا چونکہ اس منصب کے لیے مولانا آزاد کی نظر انتخاب حضرت شیخ الہند پر پڑی تھی اس لیے نامناسب تھا جو کہ ان کی سیرت کے خصائص و کلاالت پر بھی ایک سرسری نظر ڈالی جائے۔ نظر و مطالعے کی اس جزورت کے لیے مولانا آزاد ہی کا بیان کفالت کرتا ہے :

”مولانا مرحوم ہندوستان کے گذشتہ درکے علماء کی آخری یادگار تھے۔ ان کی زندگی اس دور حرمان و فقدان میں علمائے حق کے اوصاف و خصائیں کا بہترین نمونہ تھی۔ ان کا آخری زمانہ جن اعمال حق میں بسر ہوا۔ وہ علمائے ہند کی تاریخ میں ہمیشہ یادگار رہیں گے۔ ستر برس کی عمر میں جب ان کا قدان کے دل کی طرح اللہ کے آگے جھک چکا تھا عین جوار حرم میں گرفتار کیے گئے اور کامل تین سال تک جزیرہ مالا میں نظر بند رہے یہ مصیبت انہیں صرف اس لیے برداشت کرنی پڑی کہ اسلام و ملت اسلام کی تباہی و بریادی پر ان کا خدا پرست دل صبر نہ کر سکا اور انہوں نے اعدائے حق کی مرضات و ہوا کی تسلیم و اطاعت سے مردانہ وار انکار کر دیا فی الحقيقة انہوں نے علمائے حق و سلف کی سنت پرستی کی اور علمائے ہند کے پیغمبر مسیح مختار حضرت

یہ تھی ہندوستان کی وہ بزرگ ترین ہستی جو مولانا کے تردید منصب امامت کی اہل تھی حضرت شیخ الہند مولانا کے اصرار پر یہ منصب قبول کر لینے پر آمادہ بھی ہو گئے تھے اور یہ بات طے پا گئی تھی کہ ہندوستان میں نظم جماعت کے قیام کا اعلان کر دیا جائے گا لیکن اس کے تھوڑے ہی عرصے بعد ۱۹۱۹ء میں حضرت شیخ الہندؒ نے سفر جیاز کا ارادہ کر لیا اور مولانا آزاد کے بقول "میری کوئی منت و ساجت بھی انھیں سفر سے باز نہ رکھ سکی" اس صورت میں کہ مولانا جس شخصیت کو اس منصب کے لیے اہل اور مستحق سمجھتے تھے، درمیان میں موجود نہیں تھی اس امر غطیم کو نہ ترک کر دیا جاسکتا تھا اذ التوا میں ڈالا جا سکتا تھا۔ مولانا نے اپنی ذمہ داری پر کام جاری رکھا۔

**مولانا کی نظر بندی** اپریل ۱۹۱۶ء میں مولانا آزاد کو کلکتہ سے اخراج کا حکم ملا۔ مجبوراً وہ رائیخی چلے گئے۔ بعد میں وہیں انھیں نظر بند کر دیا گیا۔ اور اس طرح کام کا نقصان پھیپھی پڑ گیا۔ اور اگرچہ حادث کی ہوش ربانی اور واقعات کی المتاکی انتہا درجے کی تھی لیکن مولانا کی عزمیت و استقامت کے سامنے اس کی کوئی حقیقت نہ تھی مولانا کا ذہن و دماغ امید کی شمع جلا گئے کام کے نئے نقشے کے بارے میں سوچ رہا تھا۔

**نظر بندی سے رہا** چار سال کی نظر بندی کے بعد جب مولانا کو رہا ملی تو وہ آئندہ زندگی، زندگی کے کاموں اور

ان کے طریق و اسلوب کی نسبت ایک مستحکم فیصلہ کر چکے تھے ۲۲ ستمبر ۱۹۲۱ء کو پیغام کلکتہ کے مقابلہ اقتا جیہے میں مولانا اپنے اس فیصلے اور عزم کی نسبت تحریر فرماتے ہیں :

” یکم جنوری ۱۹۲۱ء کو جب مجھے چار سال کی نظر میڈی سے رہا کیا گیا تو میں اپنی آئندہ زندگی ’زندگی کے کاموں اور طریق و اسلوب کی نسبت خالی الذهن نہ تھا اور نہ اپنے ارادے کے بہنے کے لیے واقعات و حوادث کے کسی سیلا ب کا منتظر تھا۔ میں نے ہمیشہ یہ نہ کی جگہ چلنے کی کوشش کی ہے اور اس وقت بھی اپنے سفر عمل کے لیے ایک طے شدہ راہ اختیار کر چکا تھا۔ میں نے فیصلہ کر لیا تھا کہ آئندہ مجھے کیا کرنا چاہیے اور میری مشغولیت کا عنوان و طریق کیا ہو گا؟

حوادث زمانہ اور اصحاب غرام | دنیا کے واقعات  
حوادث، طوفان

کی طرح اٹھتے اور سیلا ب کی طرح آتے ہیں اور انسان کا کمزور ارادہ ہمیشہ اس کی سطح پر جواب کی طرح بہتار ہتا ہے جو کہ ابھی نے اگرچہ انسان کو یہ طاقت بخشی ہے کہ اس طوفان و سیلا ب کا مقابلہ کر سکتا ہے اور اگرچا ہے تھوڑی شنیندگی کی طرح اس کی لہریوں پر بھی چل سکتا ہے۔

اور وہیا ان عزائم سے کبھی خالی نہ رہی جنہوں نے نہ صرف اس کا مقابلہ کیا ہے بلکہ مرکب کی طرح لگام لگا کر جس طرف چاہا ہے رخ پھیر دیا ہے، لیکن افسوس کہ زندگی ملکدارانے کے اس کرہ میں بہت کم انسان ہیں جو خدا کی بخشی ہوئی تو وہی کو سمجھنا چاہتے ہیں اور ان سے بھی کم ہیں جو سمجھنے کے بعد برت سکتے ہیں۔ وکاين من آيتہ نی السوات والارض  
یمرون علیہما وہم عنہما معرفون (یوسف) زمین پر دختوں کے جھنڈ ہیں جو ہوا سے ہٹتے ہیں، کنکر پتھر کے ڈھیر میں جن کو ٹھوکریں پامال کرتی ہیں، خس و خاشاک کے انبار ہیں جن کو آندھی اڑائے جاتی ہے۔ اسی طرح انسان کی بھی ٹولیاں اور بستیاں ہیں۔ جو اگرچہ دیکھنا اور سنتا ہے، سوچتا اور ارادہ کرتا ہے لیکن جب حادثہ ہنڈتے ہیں، واقعات و تغیرات بہنے لگتے ہیں تو وہ اپنی تمام ارادی اور ایکی قوتیں کو خیر باد کہہ دیتا ہے اور پھر درخت کی طرح گر کر پتھر کی طرح لٹھک کر خس و خاشاک کی طرح آناؤ فاً بہہ جاتا ہے! مقام انسانیت کا منارہ بہت بلند ہے لیکن اس کی دیواریں جمادات کی سطح ہی بلند ہوئی ہیں، اس لیے اگر اس کی چوٹی گرے گی تو وہیں پنچے گی جہاں سے بلند ہوئی تھی۔ قرآن کریم نے اسی طرف اشارہ کیا ہے:

لقد خلقنا انسان فی احسن تقویم و ثم رودم اسفل سلفینہ

عنایت الہی کی دشکنی ۱۹۱۳ء سے ۱۹۱۴ء تک کے خواص عالم

کا سیلا ب اگرچہ نہایت مہیب اور ہوش رہا تھا اور بہت مشکل تھا کہ ارادے اور قیصہ کی دیواریں اس کے مقابلے میں قائم رہ سکیں۔ عنایت الہی کی دست بگیری سے میں نے اپنے ارادے اور عزم کو اس وقت بھی پوری طرح قائم و استوار پایا اور ایک لمحے کے لیے بھی میرے دل پر مایوسی کو قبضہ نہ ملا۔ واقعات کی خطرناکی اور نناکامی میرے دل و ہجڑ کو چیردے سکتی تھی اور خواص کی غم گھینی اس کے ٹکڑے ٹکڑے کر دے سکتی تھی۔ لیکن وہ اس یقین و غم کو منہبیں کھال سکتی تھی جو اس کے بیشے ریشے میں باہو ہے اور صرف اسی وقت نکل سکتا ہے جب دل بھی بیٹھے سے نکل جائے۔ وہ زمین کی پیداوار نہیں ہے کہ زمین کی کوئی طاقت اسے پامال کر سکے۔ وہ آسمان کی روح ہے اور بحکم منزل الملائکتہ ان لاتخافوا ولا تجز نوا آسمان کی بلندیوں ہی سے اتری ہے پس مذکور زمین کی اسیدیں اسے پیدا اگر سکتی ہیں اور مذکور زمین کی مایوسیاں اسے ہلاک کر سکتی ہیں۔

شہزادیہ اسیدی کی تغیریں | سن ۱۹۱۴ء کے اواخر

میں جب کہ امیدوں اور آرزوؤں کی پوری دنیا الٹ  
چکی تھی اور اس کی ویرانیوں اور پامالیوں پر سے سیلاپ  
حوادث پورے زور شور کے ساتھ گذر چکا تھا تو میں  
راخی کے ایک گوشہ غزلت میں بیٹھا ہوا ایک نئی  
امید کی تعمیر کا سرو سامان دیکھ رہا تھا اور گویا دنیا نے  
دروازے کے بند ہونے کی صداییں سنی تھیں مگر میرے  
کان ایک نئے دروازے کے کھلنے پر لگے ہوئے تھے ۱۹۱۶ء

تفاوت است میانِ شیندیں من و تو

توبتین در من فتح باب می شستیوم

۱۹۱۶ء کے رمضان المبارک کا پہلا ہفتہ اور اس کی  
بیدار و معمور راتیں تھیں کہ جب میں نے اپنی ہاتھوں  
سے امیدوں اور آرزوؤں کے نئے نقشوں پر لکیریں  
کھینچیں، جن سے تمام پھٹپے نقشے چاک کر چکا تھا۔

ہمت نگر کہ صد و رق دفتر امید

صد پارہ کر دہ ایکم و بہرخونا بیشتریم لے

اس نئے نقشہ کار کے مطابق مولانا کے پیش  
نیا نقشہ کار نظر تین بڑے مقاصد و مہمات تھے :

۱۔ رفقاء و طالبین کی ایک جماعت کی تعلیم و تربیت

## ۲۔ تصنیف و تالیف

## ۳۔ جماعتی اعمال یعنی تنظیم جماعت

مولانا فرماتے ہیں :

” چنانچہ جنوری نمبر ۱۹۲۶ء میں جب میں نظر بندی کے گوشہ ر  
قید و بند سے نکلا تو دو سال پیشتر کا یہ نقشہ عمل میرے  
سا منہ تھا اور اس یہ نہ تو مجھے واقعات کی رفتار کا  
انتظار تھا نہ مزید غور و فکر کا بلکہ صرف شغل عمل شروع  
کر دینا تھا۔ میں نے آئندہ کے لیے جن امور کا ارادہ کیا  
تھا۔ ان میں ایک بات یہ تھی کہ رانچی سے نکلنے ہی کسی  
گوشہ غلت میں رفقاً و طابیں کی ایک جماعت لے کر بیٹھ  
رہوں گا اور اپنی زبان و قلم کی خدمات میں مشغول ہو  
جاؤں گا، تصنیف و تالیف کے علاوہ جو جماعتی اعمال  
پیش نظر تھے ان کے لیے بھی سیر و گردش اور نقل و حرکت  
کی ضرورت نہ تھی، قیام و استقرار ہی مطلوب تھا۔

چنانچہ اسی بنا پر رہائی کے بعد سیدھا کلکتہ کا قصد کیا  
اور اگرچہ تمام ملک سے پیغام ہائے طلب و دعوت آرہے  
تھے اور ہر طرف نظر بندوں کی رہائی کا نہیں گا مرتہنیت و  
تبریک اگر ممکن ہیں کہیں نہ جا سکا اور سب سے خدا  
خواہ ہوا۔ میری طلب وستجو نے مجھے مہلت نہ دی کہ اپنے

وجود کو لوگوں کی طلب حبتوں کا سراغ نہیں سکتے مگر

مراکش شیشہ دل و تیاریت سنگ است  
کرادمان غے ناب و تیشہ و چنگ است لہ

جہاں تک طالبین حق کی تعلیم و تربیت کا کام تھا وہ قیسے رہائی  
اور آزادی کے بغیر انجام نہیں پاسکتا تھا لیکن دیگر دو توں سور پا ہوں تے  
دوران نظر بندی ہی میں توجہ دی چنا چکہ ان کے او قات نظر بندی کا بڑا  
حصہ اپنے انکار کی تربیت و تالیف میں بس رہوا جماعتی اعمال کی انجام  
دہی کے پیسے بھی نقل و حرکت کی آزادی کی ضرورت تھی لیکن ایام نظر بندی  
میں بھی جس عذر تک حالات نے اجازت دی ان سے فائدہ اٹھانے  
میں غفلت نہیں کی جنازہ صوبہ بہار کے احباب و مخلصین کو جن سے  
اس زمان میں بھی ربط تھا مولانا نے توجہ دلائی اور کام کی ابتداء کر دی ۔

**رمائی کے بعد کوشش** جنوری ۱۹۲۴ء میں مولانا رہا ہوئے تو ان  
کے پیش نظر کاموں کا ہی نقشہ تھا اور  
وہ اسی میں مصروف رہنا چاہتے تھے لیکن حالات کی نزاکت اور ملکی  
اور ملی مقاصد کی ناگزیر احتیاجات کی وجہ سے مولانا کو وقت اور ضرورت  
کے مطابق قیصیدہ کر لینا پڑا۔ اس حالت میں قراردادہ اسلوب عمل کی پہلی  
شقوں پر توعیل نہیں ہو سکتا تھا لیکن تنظیم جماعت کا کام چاری رکھا  
جا سکتا تھا۔ چنانچہ تحریک خلافت کے ساتھ تنظیم جماعت کے کام کو

آگے بڑھا نے اور تمام صوبوں تک اس دعوت کو پہنچانے میں مصروف ہو گئے انہوں نے اپنے تخلصین اور علمائے کرام کو اس طرف توجہ دلانی اور وسط سال تک وہ پورے ملک میں نظم جماعت فارم کرنے میں کامیاب ہو گئے۔ صرف دامہ علی کی توسعہ کا مرحلہ باقی رہ گیا۔ مولانا عبد الرزاق میمع آبادی کے نام ۱۹۲۳ء کے خط میں لکھتے ہیں:

"گذشتہ ماہ کے اوآخر میں بمبی بھیجا تھا تاکہ تمام معاملات ایک قطعی اور منتظم صورت اختیار کر لیں۔۔۔ بحمد اللہ معاشر تنظیم جماعت من کل الوجوه اشام کو پہنچا جن شیخ و تفصیلات بھی طے یا گئیں۔ اب بجز توسعہ دارہ علی کے کوئی مسئلہ نہیں ہے اور وہ توفیق الہی ہے وہ قوف ہے۔۔۔ بہر حال دارہ علی مکمل ہو چکا ہے۔ پنجاب سندھ، بنگال، بنگل تسلیق و متحد ہے اور اب پوری تیزی سے کام جاری ہو گیا ہے۔۔۔"

اس وقت تک مختلف صوبوں میں صوبوں میں تنظیم جماعت

تنظیم کی صورت یہ تھی:

۱۔ پنجاب میں مولانا سید داؤد غزنوی، مولانا عبد القادر قصوی، مولانا عبد اللہ قصوی اور مولانا نعیی الدین احمد قصوی تنظیم جماعت کے کاموں کے ذرہ دار تھے۔

۲۔ سندھ میں پیر سید تراپ علی شاہ راشدی مولانا جگی جانب لہ رکاتیب ابوالکلام آزاد مرتبہ الجامع شاہ بہا پوری، اردو اکیڈمی سندھ

سے مجاز اور تنظیم جماعت کے کاموں کے متعلق مذکور تھے۔

۳۔ یوپی میں مولانا عبدالعزیز آبادی ماذوون و ما مور تھے۔ انہوں نے لکھنؤ کو اپنا مرکز بنانے کا کام شروع کیا۔

۴۔ صوبیہ بنگال کے صدر مقام کلکتہ میں خود مولانا کی ذات گرامی دعوت اور تنظیم جماعت کے کاموں کے لیے مرکزی حیثیت رکھتی تھی اور وہ خود مرکزی کے ساتھ بیعت و ارشاد کے کاموں میں مصروف تھا۔ مولانا کے علاوہ ۱۹۲۲ء میں مولانا محمد نعیم الزماں اسلام آبادی امارت شرعیہ اور تنظیم جماعت کے قیام کے لیے کوشش نظر آتے ہیں۔

۵۔ مولانا ابوالمحاسن محمد سجاد مرحوم بہار میں تنظیم جماعت اور امارت شرعیہ کے قیام کے لیے مولانا کی جانب سے مامور تھے۔ مولانا کے ان خلفائے مجاز کے علاوہ چند مریدیں مذکور میں سینکڑوں مرید تھے ان میں سے جن کے نام معلوم ہو سکے یہ ہیں۔

(۱) خواجہ عبدالحی فاروقی (۲) مسٹری محمد صدیق مرحوم (کپور تھلہ)  
 (۳) مولانا محمد اسماعیل سلفی (گوجرانوالہ) (۴) صوفی غلام مصطفیٰ تبریز  
 (۵) شیخ قمر الدین مرحوم (لاہور) (۶) مولانا غلام رسول  
 مہر (لاہور) (۷) غالباً سب سے آخری شخص جنہوں نے مولانا کے ہاتھ پر بیعت کی مولوی محمد یونس خالدی (لکھنؤ) ہیں۔

میثاق اسلامی | جب کوئی صاحب اخلاق مسلمان جماعتی زندگی کی اہمیت کو سمجھ دیتا اور نظم جماعت کا پابند اور احکام شرعیہ کے ماتحت زندگی بسر کرنے پر صدق دل سے آنادہ ہو جاتا تو مولانا اس سے سنت تبیوی علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام کے مطابق ایک عہد لیتے تھے۔ یہ عہد خانقاہی نظام اور تصوف کے کسی خاص سلسلے کے اعتقاد و راستگی کا عہد نہیں ہوتا تھا بلکہ پوئے اخلاص نیت کے ساتھ احکام شرعیت کے کامل اتباع، پوری زندگی کو مرضیات الہی کے حوالے کر دینے اور اپنے تمام مال وفات مطلوبات اور تمام تعلقوں اور رشتہوں سے زیادہ اللذ کو، اس کے رسول کو اس کی شرعیت اور اپنے تمام ذاتی والفردی مقادرات کے مقابلے میں اجتماعی اور امت کے مصالح کو زیادہ عزیز و مقدم رکھنے اور اس کے بیان اپنی جان، اپنامال اور اپنا سب کچھ قربان کر دینے کے لیے ہمہ وقت تیار رہنے کا عہد ہوتا تھا۔

اس سلسلے میں مولانا کی دو تحریریں پیش نظر ہیں۔ ایک تحریر ۱۹۲۱ء کی ہے اور مولانا ابوالکلام آزاد کا پیغام عزیزان پنجاب کے نام " کے عنوان سے شائع ہوئی تھی۔ مولانا غلام رسول میر نے یہ تایاب تحریر " نقش آزاد " میں شامل کر کے صائع ہونے سے محفوظ کر دی ہے دوسری تحریر شرعیت کا وہ مسودہ ہے جو مولانا نے عبد الرزاق میع آبادی کو لکھ کر دیا تھا۔ یہ دونوں تحریریں چونکہ پیش نظر مقصد کی وضاحت کے لیے

ہرگز اس لیے درج کی جاتی ہیں۔

پہلی تحریر جو زمیندار لاہور میں شائع ہوئی تھی اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا آزاد مندرجہ ذیل پانچ باتوں کی بیعت نظم جماعت کے وقت عہد لیتے تھے :  
اولاً : امر بالمعروف، نہی عن المنکر اور توصیہ صبر کا۔ یعنی ہمیشہ نیکی کا حکم دیں گے، برائی کو روکیں گے، صبر کی وصیت کریں گے۔

ثانیاً : المحب فی اللہ والبغض فی اللہ کا۔ یعنی اس دنیا میں ان کی دوستی ہوگی تو اللہ کے لیے اور دشمنی ہوگی تو اللہ کے لیے

ثالثاً : دیکھاون فی اللہ سومنہ لائیم کا۔ یعنی سچائی کے راستے میں وہ کسی کی پروا نہیں کریں گے اور خدا کے سوا اور کسی سے نہیں ڈریں گے۔

رابعاً : اس بات کا کروہ اللہ اور اس کی شریعت کو دنیا کے سارے رشتبیوں، ساری نعمتوں اور ساری قوتوں سے زیادہ محبوب رکھیں گے۔

خامساً : اطاعت فی المعرفت کا۔ یعنی شریعت کے حکم کی اطاعت بجالا میں گے جو ان تک پہنچا یا جائے گا۔

۴۶ دوسری تحریر جو مولانا نے عبد الرزاق میلیح آبادی کو تکمیل کر دی تھی  
مندرجہ ذیل ہے :

امنت بالله، وبما جاء من عند الله، وأمنت  
برسول الله، وبما جاء من عند رسول الله، و  
أسلمت وأقول إن صلاته ونسكه ومحياي  
وحياتي لله رب العالمين لا شريك له و  
بذلك واهى وانا اول المسلمين -

بیعت کرتا ہوں میں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے  
بواسطہ خلفاء و نائبین کے اس بات پر کہ

۱۔ اپنی زندگی کی آخری گھر طیوں تک لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ  
کے اعتقاد اور عمل پر قائم رہوں گا۔ اگر استطاعت پائی۔

۲۔ پانچ وقت کی نماز قائم رکھوں گا، رمضان کے روزے  
رکھوں گا، زکوٰۃ اور حج ادا کروں گا۔ اگر استطاعت پائی۔

۳۔ ہمیشہ زندگی کی ہر حالت میں نیکی کا حکم دوں گا، برائی کو  
روکوں گا، صبر کی وصیت کروں گا۔

۴۔ میری دوستی ہوگی تو اللہ کی راہ میں اور دشمنی ہوگی تو  
اللہ کی راہ میں۔

۵۔ اور بیعت کرتا ہوں اس بات پر کہ ہمیشہ زندگی کی  
ہر حالت میں اپنی جان سے، اپنے مال سے، اپنے اہل و

عیال سے، دنیا کی ہرمت اور دنیا کی ہر لذت سے زیادہ  
اللہ کو، اس کے رسول کو، اس کی شریعت کو، اس کی امت  
کو محبوب رکھوں گا اور اس کی راہ میں جو حکم کتاب و سنت  
کے مطابق دیا جائے گا سمع والطاعۃ کے ساتھ  
اس کی تعمیل کروں گا ॥

### شیخ الہند کی ہندوستان واپسی مارچ ۱۹۲۱ء میں

حضرت شیخ الہند کو ماٹا  
کی نظر بندی سے رہائی ملی اور جوں میں وہ ہندوستان پہنچ لیکن  
نظر بندی کے زمانے کی سخت تکالیف سے ان کی صحت تباہ ہو چکی  
تھی۔ اس وقت ان کی عمر انہر (۹۹) برس کی تھی اگرچہ ان کے دل  
میں کبھی نہ بھینے والی ایمان کی انگیزی دیکھ رہی تھی لیکن ان کا جسم امت  
کے غم میں پھیل چکا تھا، قوی جواب دے پکے تھے ان کے لیے ممکن نہ  
تفاکر کوئی ذمہ داری اٹھا یہیں۔ ہندوستان تشریف لانے کے بعد  
وہ تقریباً چھ ماہ زندہ رہے یہ مرت بھی عوارض و معالجات کی نکروں  
میں گذری۔ اس کے باوجود حلقہ دیوبند کے بعض حضرات کی نہایت  
خلاصانہ خواہش تھی کہ حضرت شیخ الہند اس منصب کو قبول فرمائیں  
دوسری طرف حلقہ فرنگی محل مولانا عبدالباری کی امامت کے لیے  
کو شناختا۔

شیخ الہند روح کی تائید مولانا عبد الرزاق ملیح آبادی مرحوم مولانا آزاد کی امامت کے لیے میدان ہموار کر رہے تھے۔ اسی سلسلے میں انھوں نے حضرت شیخ الہند سے ملاقات کی۔ اس کی رواداد خود انہی کی زبانی سنتے:

”شیخ الہند مولانا محمود حسن صاحب مرحوم و مغفور مالٹا کی نظر بندی سے چھٹ کر پہلی دفعہ نکھتو تشریف لائے اور فرنگی محل میں پھیرے خبر ملی کہ فرنگی محل والے اس کو شش میں پیں کہ مولانا عبد الباری صاحب کی امامت پر انھیں راضی کریں۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ خود شیخ الہند کے بعض رفیق شیخ کے لیے یہ منصب چاہتے ہیں۔ میں نے شیخ الہند سے تنہائی میں ملاقات کی۔ رسمی یاتوں کے بعد ہندوستان میں مسلمانوں کی امامت کا تند کرہ چکیرا شیخ نے فرمایا امامت کی محدودت مسلم ہے عرض کیا حضرت سے زیادہ کون اس حقیقت کو جانتا ہے کہ اس منصب کے لیے وہی شخص موزوں ہو سکتا ہے جو زیادہ سے زیادہ ہوش مند، مدرس اور ڈپلومیٹ ہو۔ جس کی استقامت کو نہ کوئی تشویق متزلزل کر سکے نہ کوئی تربیب۔۔۔ شیخ الہند نے اتفاقی ظاہر کیا تو عرض کیا کہ آپ کی رائے

۱۹۲۴ء کا ہے۔

میں اس وقت امامت کا اہل کون ہے؟ یہ بھی اشارہ  
کہہ دیا کہ بعض لوگ اس منصب کے لیے خود آپ کا  
نام لے رہے ہیں اور بحدالہ اہل بھی ہیں۔ شیخ بڑی  
معصومیت سے مسکرائے اور فرمایا "میں ایک لمحے کے  
لیے تصور نہیں کر سکتا کہ مسلمانوں کا امام بنوں"۔ عرض  
کیا کہ کچھ لوگ مولانا عبد الباری صاحب کا نام لے رہے  
ہیں۔ موصوف کا تقویٰ واستقامت مسلم ہے مگر مزاج  
کی کیفیت سے آپ بھی واقف ہیں۔ شیخ نے سادگی سے  
جواب دیا، مولانا عبد الباری کے بہترین آدمی ہونے

سلہ اس ایک جگہ میں حضرت شیخ الہند نے اپنی پوری سیرت بیان کر دی ہے۔ لاریب  
ان کا خلوص، ان کی بے نفی اور تہیت اسی درجے کی تھی، وہ پہلے بھی قمر مولانا آزاد کے  
اصرار اور ملت اسلامیہ کے دینی و دیاسی مصالح کے پیش نظر اور کسی کو آمادہ نہ پا کری  
منصب امامت قبول کرنے پر آمادہ ہوئے ہوں گے۔ اب انہوں نے دیکھا کہ  
تحریک کا کام شروع ہو چکا ہے اور مولانا آزاد پر اپنا اعتماد ظاہر فرمادیا۔ اسی طرح مجھے  
تقویٰ خود کو اس سے الگ کر لیا اور مولانا آزاد پر اپنا اعتماد ظاہر فرمادیا۔ اسی طرح مجھے  
تقویٰ ہے کہ اگر حضرت شیخ الہند ذرا بھی اس منصب کو قبول کرنے پر آمادہ نظر آتے تو سب  
سے پہلے مولانا آزاد ان کے ہاتھ پر تجیت کرتے کہ ان کی ملی درمندی بھی سی درجے کی  
تھی۔ بہر حال یہی وجہ تھی کہ حضرت شیخ الہند کے ہندستان تشریف لے آنے کے بعد  
مولانا آزاد کے لیے سعیت امامت کا سلسلہ جاری رہا۔

میں شبہ نہیں مکر منصب کی ذمہ داریاں کچھ اور ہی ہیں<sup>۶۱</sup>  
 عرض کیا: اور مولانا ابوالکلام آزاد کے بارے میں آپ  
 کی کیا رائے ہے؟ شیخ نے متناسط سے فرمایا میرا انتخاب  
 بھی یہی ہے۔ اس وقت مولانا آزاد کے سوا کوئی شخص  
 "امام الہند" نہیں ہو سکتا۔ ان میں وہ سب اوصاف  
 جمع ہیں، جو اس زمانے میں ہندوستان کے امام میں  
 ہونا ضروری ہیں۔۔۔ عرض کیا اس گفتگو کو پہلے  
 میں لاسکتا ہوں، انھوں نے اجازت دیدی۔ "لہ

حضرت شیخ الہند کی جانب سے مولانا آزاد کی امامت کی تائید گویا ہم  
 علمائے دیوبند کی اور جمیعتہ العلماء ہند کی تائید و حایت کا اعلان کرنا  
 یہی وجہ ہے کہ نہ صرف اس وقت اس حلقہ کی طرف سے مولانا کی امامت  
 کی مخالفت میں کوئی آواز نہیں اکھی بلکہ ہمیشہ ملکی سیاست اور ملی مسائل میں  
 ان کی قیادت پر اعتماد اور ان کی رائے کو اہمیت دی گئی۔

مولانا عبد الباری فرنگی مغلی | حضرت شیخ الہند کے علاوہ ایک  
 اور شخصیت، مولانا عبد الباری فرنگی مغلی کی جو صوبہ یوپی میں ہزارہا لوگوں کے مرکز عقیدت اور مرجع  
 و مطابع کی حیثیت رکھتی تھی۔ مولانا محمد علی اور حضرت مولانا اس  
 خانقاہ کے حلقہ بگوشوں میں سے تھے۔ مولانا عبد الرزاق ملیع آبادی کے

اسی زمانے میں ان سے بہت اچھے روابط تھے پیش نظر مقاصد کے لیے ضروری تھا کہ ان کی طرف سے معاملے کو صاف کر لیا جائے۔ مولانا میع آبادی لکھتے ہیں:

”اب مولانا عبدالیاری صاحب سے نیپنا تھا۔ مولانا سے میرے گھرے تعلقات تھے اور اندر یہ تھا کہ میری اس مہم کا حال معلوم ہوگا تو مجھے نہ جانے کتنا برائی گھیں گے مگر جب بات چیت ہوئی تو خندہ پیشانی سے کہنے لگے۔ مولانا آزاد کے سوا کسی اور کانام امامت کے لیے لینا قوم سے غداری ہے۔ مجھے خوشی ہے کہ آپ نے شیخ الہند سے معاملہ صاف کر لیا اور میں پہلا آدمی ہوں جو مولانا آزاد کے ہاتھ پر بیعت کرے گا۔ ہمیں ہندوستان آزاد کرنا ہے اور اسلامی دنیا کو اگر نیز کے خیل سے نکالنا ہے۔ میں ایک نکٹے بچے جبشی غلام کو بھی سردار مان لوں گا اگر اگر نیز سے جہاد کرے اور انگریز سے لڑے؟“

حضرت مولانا فرنگی محلی کے یہ جذبات صالح و صادقہ تھے لیکن میع آبادی کی نظر ان کے مزاج و فکر کے سچ و خم اور گرد و پیش کے اصحاب اغراض پر بھی اس لئے ان کے نزدیک صرف یہ گفتگو کافی نہ تھی۔ کوئی ایسی صورت بھی ہونی چاہئے تھی کہ اس راستے سے ان کے ہٹنے کا امکان کم سے کم رہ جائے۔ میع آبادی لکھتے ہیں:

”مگر میں جواب سے مطمئن نہیں ہوا۔ جانشناختا مولانا آزاد سے بڑی چشمک ہے گونظا ہری محبت و خلوص کی کمی نہیں۔ میں نے درخواست کی کہ اپنا جواب تحریر کی صورت میں لے آئیں؟“

**ایک تاریخی تحریر** مولانا فرنگی محلی نے فرما حسب ذیل تحریر لکھ دی لیکن تحریر میں جذبات و اخلاص کی وہ شدت نہیں جو گفتگو میں تھی تیر تحریر این و آں سے خالی نہیں تحریر یہ ہے:

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
حَمْدٌ لِّلّٰہِ وَمَحْمَدٌ لِّلّٰہِ مَسْلِیْمًا . مَكْرُمٌ دَامَ مَجْدُهُ السَّلَامُ عَلَیْکُمْ  
وَلَحْمَةُ الْمُطَّهِّرِ کَاتِہٰ

مسکنہ امامت یا شیخ الاسلامی کے متعلق مجھے جمہور کی موافقت کے سوائے کوئی چارہ کار نہیں ہے۔ جواندیشہ ہے وہ بار بار اہل الرائے سے ظاہر کر کرچکا ہوں۔ باوجود اس کے پھر بھی مسلمانوں کی تجویز لیس بر قبیل تبoul کرنے کو تیار ہوں۔ خود مجھ سے بار بار اس منصب کے قبول کرنے کی بعض اہل الرائے نے خواہش کی، مگر میں نے اپنی عدم اہلیت کے باعث اس امامت کا بار اٹھانا منظور نہیں کیا۔ نہ آئندہ قبول

**کے نکار ارادہ نہیں**

مولانا محمود حسن صاحب سے دریافت کیا تھا وہ بھی  
اس بارے متعلق نظر نہیں آتے۔ مولانا ابوالکلام صاحب  
اس بق و آمادہ ہیں۔ ان کی امامت سے بھی مجھے اتنا نکاف  
نہیں۔ بسر و پشم قبول کرنے کے لیے آمادہ ہوں بشہ طیکہ  
تفریق جماعت کا اندیشہ نہ ہو۔ مولانا تو اہل ہیں اگر کسی نا اہل  
کو نہام یا اکثر اہل اسلام تسلیم کریں گے تو مجھے وہ لوگ  
سب سے زیادہ اطاعت گزار و فرمانبردار پائیں گے  
اصل یہ ہے کہ یہ تحریک امامت اپنی سمت سے جاری کرنا  
نہیں چاہتا نہ کسی منتخب کر کے اس کے اعمال کا اپنے  
اوپر پاریں اسے چاہتا ہوں۔ مسلمانوں کی جماعت کا تابع ہوں  
اس سے زائد مجھے اس تحریک سے تعرض نہیں ہے

والسلام پندہ فقیر محمد عبد الباری

میلیح آبادی نے مولانا آزاد کو یہ تحریر پیش کی دی اور حالات سے مطلع کیا۔ مولانا  
آزاد نے اس کے جواب میں ایک شعر لکھا:

یارا ایں دارو د آں نیزہ بزم  
ابھی ایک سار بھی نہیں گذرا اتفا کہ مولانا فرنگی محلی علیہ الرحمہ کے مزاد  
دنکر کے پیچ و فخر اور اہل اغراض کی مسامی بروئے کار آئیں۔ اسی این و آن

سے رہما و پیدا کردی اور یہیک اسی وقت جبکہ پنجاب، سندھ، بہرگال میں تنظیم تقریباً مکمل ہو چکی تھی۔ مولانا آزاد نے یہ معاملہ خود اپنے ہاتھ میں رکھنے کے بجائے جمیعتہ العلماء ہند کے سپرد کر دیا۔

### جمعیتہ العلماء ہند کا اجلاس دہلی

۱۹۲۱ نومبر، ۲۱، ۱۹۲۱ء

۱۹۲۱ء (ج) جمیعتہ العلماء ہند کا دوسرا سالانہ اجلاس دہلی میں حضرت شیخ ہند کے زیر صدارت منعقد ہوا۔ اجلاس میں ہندوستان کے مختلف اضلاع و سریوں بہ جات سے پانچ سو سے زائد نمائذہ علمائے کرام نے شرکت فرمائی۔ مولانا عبدالحسد صاحب رحمانی نائب امیر شریعت صوبہ بہار دا ڈیسیس لکھتے ہیں :

”جمعیتہ العلماء ہند کا یہ دوسرا اجلاس عام تھا جس میں اسلامی ہند کے ذمہ دار علماء اور ارباب حل و عقد جس تھے اور در اصل صحیح معنوں میں یہی پہلا اجتماع تھا

لہ حضرت مولانا عبدالباری فرغی محلی کے مزاج دیسرت کے جس پہلو کی جانب مولانا میمع آبادی نے اشارہ کیا ہے اس باب میں وہ منفرد نہیں ہیں بلکہ ان کے نہایت مغلیظین کو بھی ان سے یہ شکایت رہی ہے۔ ان میں مولانا شوکت علی، خواجہ غلام نظام الدین، مولانا نمیر الزماں اسلام آبادی وغیرہم شامل ہیں۔ اس سلسلے میں نقوش لہ ہور کا خطوط نمبر جلد دوم صفات ۶۱-۶۲، ۸۲-۸۳، ۹۸-۹۹، ۱۹۲۱ء کا مطالعہ مفید ہو گا۔

اور آئینی حیثیت سے یہ پہلا موقع تھا کہ آئینی طریقے  
پر پورے اسلامی ہند کے لیے امیر شریعت یا امیر ہند کا  
مسئلہ طے کیا جائے۔ اس اجلاس کے موقع پر حضرت  
مولانا ابوالحسن محمد سجاد صاحب نے مسئلہ امارت

فی ہند کو ارباب حل و عقد کے سامنے رکھا اور اس  
فریقہ حیات کی طرف توجہ دلائی جو آئین اسلامی کی وجہ  
سے ان پر واجب تھا اور سیاست دینیہ کا صحیح مدارا  
تھا۔ حضرت شیخ ہند نے اسلامی اور دینی سیاست  
کے اس صحیح مدارے کی سب سے پہلے حمایت کی۔ اس  
وقت حضرت شیخ ہند ایسے ناساز تھے کہ حیات کے  
بالکل آخری دور سے گزر رہے تھے۔ نقل و حرکت کی  
بالکل طاقت نہ تھی۔ لیکن باوجود اس کے ان کو احرار  
تھا کہ اس نامنذہ اجتماع میں جب کہ تمام اسلامی ہند  
کے ذمہ دار اور ارباب حل و عقد جمیع ہیں امیر ہند  
کا انتخاب کر لیا جائے اور امیری چار پانی کو اٹھا کر  
جلسہ گاہ میں لے جایا جائے۔ پہلا شخص میں ہوں  
گا جو اس امیر کے ہاتھ پر بیعت کرے گا۔ مگر نہ اکتھا  
کو دیکھ کر طبیب و ڈاکٹر اور خدام مخدومین کی اس وقت  
راستے ہوئے کہ حضرت شیخ ہند کو اس وقت تکلیف

نہ دی جائے اور اس مسئلے کو حضرت شیخ الہند کی صحت پر اٹھا رکھا جائے تاکہ پورے اطبیان اور الشرح صدر کے ساتھ اس کو علی میں لایا جائے۔

نجی طور پر صوبائی امارت پر بھی گفتگو ہوئی اور اس میں مصالوٰت نہ سمجھا گیا۔ لیکن حضرت شیخ الہند کا وقت پورا ہو چکا تھا۔ آپ اس مرض سے جانبرہ ہو کے اور جمیعتہ العلماء ہند کے اس اجلاس کے ایک ہفتہ بعد ہی آپ دارفانی سے رحلت فرمائے گئے۔

جمعیتہ العلماء ہند کے اجلاس دہلی میں حضرت شیخ الہند کی علامت کی وجہ سے نظام امارت شرعیہ اور انتخاب ایمیر کے بارے میں کوئی قطعی اور حتمی فیصلہ نہیں ہو سکا تھا اور نہ صوبہ وار نظام امارت کے قیام اور انتخاب ایمیر کے بارے میں کوئی فیصلہ کیا جا سکا تھا۔ لیکن مولانا ابوالکلام آزاد کی نظر میں اس مسئلے کے التوار و تقویق کے مضرمات بھی تھے جنہیں نظر انداز نہیں کر دیا جاسکتا تھا۔ اس لیے انہوں نے مولانا محمد سجاد بہاری اور چند خاص احباب و مخلصین کے مشورہ دایا۔ سے یہ طے کر لیا کہ سب سے پہلے صوبہ بہار میں نظام امارت شرعیہ کا قیام اور ایمیر شرعیت کا انتخاب علی میں لایا جائے جہاں اس کے زیادہ اور روشن اسکالات ہیں کہ یہ امر غلطیم ہے و خوبی پا یہ تکمیل کو پہنچ جائے گا چنانچہ

مولانا سجاد بہاری مرحوم نے ایک طے شدہ لاکھ عمل کے مطابق دہلی سے  
واپس ہوتے ہی نہایت سرگرمی کے ساتھ قیام امارت شریعہ کے یہ  
کام شروع کر دیا۔ مولانا عبد الصمد رحمانی صاحب کے الفاظ میں ان کے  
مساعی جمیلہ کی تختیر و دادیہ ہے

”ربیع الاول ۱۳۹۷ھ (نومبر ۱۹۷۶ء) کے اجلاس  
جمعیت علماء ہند میں جب حضرت شیخ ہند  
کی عالالت اور ان کی نزاکت حال کی وجہ سے مسئلہ امارت  
فی ہند کا التواہ ہو گیا اور اس اجلاس میں امیر ہند کا  
انتساب نہ ہو سکا اور اس کے ایک ہی سبقتے کے بعد  
حضرت شیخ ہند کا انتقال بھی ہو گیا تو حضرت مولانا ابوالملک  
محمد سجاد صاحب نبی عزیزیت کے کردہ میں سے واپس  
ہوئے اور آپ کی اولوالعزم امہ قوت فیصلہ نے آپ  
کے قلب میں اس ارادے کو راست کر دیا کہ علماء کی جمیت  
کی طرح بغیر کسی انتظار و تعلیق کے امارت کے مسئلے  
کی بنیاد بھی پہلے صوبہ بہار میں رکھی جائے اور اس سب  
سے بڑے دینی مسئلے اور اہم فلسفیہ میں بھی اسلامی ہند  
کے بیانے صوبہ بہار ہی نمونہ بنئے اور سیاست دینی  
کے اس نظریے کو جو دارالحرب میں بقدر و سمعت عمل میں  
لانا آئین اسلامی کی رو سے وقت کا سب سے اہم اور

وجوی مسئلہ ہے۔ اس کے نظام کو علی زنگ میں بر ت  
کر اسلامی ہند کے اقدام و عمل کے لیے راہ کھول دے ۔

## تجاویز جمیعت علمائے بہار نے اس سلسلے میں علمائے بہار

سے انفرادی گفتگو اور صحیح مشاورت کے بعد ۱۳۳۹ھ (۱۹۲۱ء) میں جمیعت علمائے بہار کی مجلس مفتخر کا سچلواری شریعت میں جلسہ طلب کیا اور اجلاس میں یہ تجویز بالاتفاق منظور کی گئی ہے ۔

”یہ جمیعت تجویز کرتی ہے کہ صورہ بہار اور اڑیسہ کے حکمران شرعیہ کے لیے ایک عالم او مقتدر شخص کا امیر ہونا انتخاب کیا جائے جس کے ہاتھ میں تمام محکم شرعیہ کی باگ ہو اور اس کا ہر حکم مطابق شریعت ہر مسلمان کے لیے واسیب العمل ہو نیز تمام علماء و مشارک اس کے ہاتھ پر خدمت و حفاظت اسلام کے لیے بیعت کریں۔ یہ بیعت سمع و طاعت کی ہو گی جو سیاست سلسلہ طریقت کے علاوہ ایک ضروری اور اہم چیز ہے۔

یہ جمیعت متفقہ طور پر تجویز کرتی ہے کہ انتخاب امیر حکمران شرعیہ کے لیے ایک نخاص اجلاس علمائے بہار کا باتیم پیشہ و سلطہ سوال میں منعقد کیا جائے۔

اس اجلاس کے بعد پیشہ میں اجلاس خصوصی کے نفع

کی داغ بیل قیال دی گئی اور ایک منبوجہ مجلس استقبابیہ کا  
قیام عمل میں آیا۔ حضرت مولانا سید شاہ حبیب الحق صاحب  
(سجادہ نشین خانقاہ عماریہ، منگل تالاب، ٹپنہ) صدر  
مجلس استقبابیہ جناب شیخ زید الحجی صاحب (پروفیسر طبیب کالج  
ٹپنہ) ناظم اور مولانا احمد حسین صاحب (امام مسجد گون، ٹپنہ)  
خازن منتخب ہوئے اور اجلاس خصوصی کی صدارت کیے  
مولانا ابوالحکام صاحب آزاد کا نام منظور ہوا۔

مجلس استقبابیہ پورے انہاک کے ساتھ اپنے کام  
میں مشغول ہو گئی، اس کے سامنے جماعتی زندگی کی ایک جدید  
دنیا تھی، جدید دور کا آغاز تھا، نئی نویت کا اولہ تھا، جوش تھا  
اخلاص تھا، اُست اور جماعت کی بہتری کا والہا نہ جذب تھا،  
جماعتی ابتری اور انتشار پر دل میں درد تھا اور ہر کن اس  
راہ میں انتہائی شغف سے رضا کار انظرتی پر خدمت انجام  
دے رہا تھا۔

بہار میں نظم جماعت کا قیام جعیت علمائے بہار کا یہ خصوصی اجلاس ۱۰۔ ۱۹۔ ۱۹۳۹ء (مطابق

۲۴۔ ۲۵۔ جون ۱۹۳۹ء) کو حسب قرارداد مولانا ابوالحکام آزاد کی صدارت  
میں منعقد ہوا۔ اس اجلاس میں بقول عبد الصمد رحمانی صاحب مختلف  
اخلاص صوبہ بہار والٹریس کے چار پانچ سو علمائے کرام نے شرکت فرمائی۔

عام شرکائے اجلاس کی تعداد و صرف کے اندازے کے مطابق چار ہزار تھی  
۱۰ شوال کو بعد نماز عصر امیر شریعت کے انتخاب کی کارروائی عمل میں آئی  
اور متفقہ طور پر حضرت مولانا سید شاہ بدر الدین علیہ الرحمہ د سجاہ نشین چداری پر  
صلح پیش کو صوبہ بہار کا امیر شریعت اور مولانا ابوالحسن محمد سجاد مرحوم کو نائب  
امیر شریعت منتخب کر دیا تھا۔ ساتھ ہی نوارکان کی ایک مجلس شوریٰ کے  
انتخاب کا فیصلہ کیا گیا اور اس کے انتخاب کے لیے مولانا سجاد مرحوم، مولانا  
عبدالواب صاحب (درجنگ) اور مولانا محمد صدیق صاحب پر مشتمل تین افراد  
کی ایک کمیٹی تشكیل دی گئی۔

اس طرح جمیعت علمائے بہار خصوصاً مولانا ابوالحسن محمد سجاد صاحب  
کی کوششوں سے بہار میں امارت شریعت کا تکمیل قائم ہو گیا اور علمائے بہار نے  
سبقت بالذخیرات کا وہ قیام حاصل کر دیا جس پر وہ بجا طرف فخر کر سکتے ہیں جمیعت  
علمائے ہند کے سالانہ اجلاس لاہور (نومبر ۱۹۷۱ء) میں مولانا ابوالعلم آزاد  
فرماتے ہیں:

”گذشتہ موسم گرما میں جب اس طرف سے مایوسی ہو گئی کہ  
تمام مک کے لیے کوئی متفقہ و متحده نظم قائم ہو تو پھر یہ ارادہ  
کیا کہ اولاد صوبہ و انتظامیہ کا کام شروع کر دیا جائے، اچنکہ صوبہ بہار  
یہی تین چار سال سے ابتدائی بنیاد کام کر رہی تھی اس لیے  
سب سے پہلے اس کی طرف توجہ ہوئی اور میں نہیں جانتا کہ  
کن لفظوں میں حضرات علمائے بہار کو بہار کیا دوں کہ  
انہوں نے سبقت بالذخیرات کا مقام اعلیٰ حاصل کیا اور جمیعت

العلماء بہار کے جلسے میں تین سو کے مجمع علمانے بالاتفاق  
اپنا امیر شرع منتخب کر لیا۔<sup>ل</sup>

ٹھیک اسی نہانے میں جب کہ بہار کے علمائے حق نے نظام امارت شرعیہ حق کے قیام کے لیے مرگمی سے کام شروع کیا۔ بعض حضرات نے اس مسئلے میں چون وچرا خروع کر دی اور اگرچہ اس مسئلے میں احکام شرعی طبعی طور پر واضح تھے لیکن مشکوک و شبہات کا انہمار کیا جانے لگا۔ اور ایک نہایت حاد اور واضح مسئلے میں چیزیں پیدا کی جانے لگیں۔ اس موقع پر مولانا سجاد بہاری مرحوم نے علمائے کرام کے نام ایک نہایت اہم اور تاریخی مکتوب شائع فرمایا جس میں اس مسئلے کی شرعی حیثیت پر نہایت تفصیل کے ساتھ روشنی ڈالی اور ان شکوک و شبہات اور اعتراضات کا نہایت شافی جواب دیا جو بعض جوانب سے کیے جا رہے تھے۔ الحمد للہ کر مولانا سجاد بہاری کی یہ کوششیں رائیگاہ نگیں اور صوبہ بہار میں نظام امارت شرعیہ کے قیام میں ان اعتراضات کا کوئی اثر نہ پڑا۔

حضرت شیخ الحند کا سانحہ ارتکال بہت غظیرو  
مجلس شوریٰ کا قیصلہ المناک تھا۔ اس سانحے نے تھوڑے ہی  
عرصے کے بعد ناچھتہ عوام اور جنبدہ ایثار سے تھی دامن اصحاب نہاد العلوم  
کی زندگی میں اپنی آرزوں اور ولودوں سے ایک ٹھیک پیدا کر دی اور  
یہاں میدان میں بھی اکا بردیو بند کی روایت کے بخلاف انگریزوں کی طرف

میلان پیدا ہو گیا۔ یہ کمی حضرت شیخ المنڈنے اپنے انکار و بیرت سے جمیعت علمی کی جسی راستے کی طرف رہنما فی کی تھی، وہ اس پر آگے بڑھتی رہی۔ جمیعت کے سالانہ اجلاس دہلی کے بعد مجلس شورائی کا ایک خاص اجلاس اس مسئلے کے تفصیل کے لیے دہلی میں بلا یا گیا۔ اس میں نہ صرف یہ کرنٹ جماعت کے کام کو جمیعت کے مقاصد کا یہ میں شامل کریا گیا۔ یہ فیصلہ بھی کیا گیا کہ جمیعت کا آئندہ سالانہ اجلاس مولانا ابوالحکام آزاد کی صدیق تدبیں لاہور میں منعقد کیا جائے۔ شورائی کا یہ فیصلہ فی الحقیقت دعوت و تنظیم کے کام میں مولانا آزاد کا خطہ اعتماد، ان کی رائے اور مسامعی سے اتفاق اور انہیں اپنے پورے تعاون کا یقین دلانا تھا۔ حالات و مصالح امت کی بنا پر یہ فیصلہ نہایت اہم تھا اگر جمیعت یہ فیصلہ کرتی تو اس کی وینی و سیاسی بصیرت اور سیکھی و عمل کے میدان میں اس کی قیادت کی الہیت کے بارے میں شبہ کیا جا سکتا تھا۔

جمیعت علمائے ہند کا اجلاس لاہور [نومبر ۱۹۲۱ء] میں لاہور میں مولانا آزاد کی زیر صدارت جمیعت کا غظیم اشان سالانہ اجلاس ہوا۔ مولانا نے اس موقع پر خوطیہ صدارت پیش کیا وہ ان کی وینی بصیرت اور سیاسی تدبیر کا ناقابلِ تزوید ثبوت ہے۔ مولانا کا یہ پورا خطہ جمیعت کے مقاصد کا راجد تنظیم جماعت کی ہنورت و اہمیت کے تعارف و تشریع پر مشتمل ہے۔ مولانا خوطیہ صدارت کے ایک ایک حرف سے اتفاق کیا گیا۔ امارت شرعیہ فی المنڈ

تیام کی تجویز منظور کر لی گئی اور امیر شریعت کے انتخاب کے لیے اصول و شرائط منطبق و منظور کر لیے گئے۔ حضرت مولانا انور شاہ کاشمیری رحمۃ اللہ علیہ فی اپنی تقریبہ میں مولانا کے خیالات کی توثیق فرمائی۔ مولانا کی اصابت رائے اور منصب امامت کے لیے ان کی اہمیت کا صاف صاف اعتراف کیا اور کہا کہ امامت ائمہ کے لیے جو شرائط ضروری ہیں وہ سب مولانا آزاد میں موجود ہیں لہوریہ کہ وہ انھیں امامت ائمہ تسلیم کرتے ہیں۔ مولانا مناظر حسن بیکانی رکھتے ہیں:

لہ مولانا انور شاہ کاشمیری علیہ الرحمہ پستہ ذہنی کمالات، اخلاقی محسان اور علم و فضل کے لاماؤ سے تا خوبین علمائے ہند میں نادر روزگار نعمیت تھے۔ وہ اپنے عمد میں اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نشانی اور حقانیت اسلام کی دلیلوں میں سے ایک روشن دلیل تھے۔ آپ کی وفات پر مولانا شیراحمد غنی نے فرمایا "مجھ سے اگر صرو شام کا کوئی آدمی پوچھتا کریں تم نے محافظ ابن حجر مستقلانی، شیخ تقی الدین، ابن وقیق العبد اور سلطان العلما حضرت شیخ عزیز الدین بن عبد السلام کو دیکھا ہے؟ تو میں استخارہ کر کے کہہ سکتا ہوں کہ ان دیکھا ہے اب کہ نکر صرف زمانے کا تقدیم و تاخیر ہے، وہہ اگر حضرت شاہ صاحب مجھ پر یا ساتھیں صدی بھری ہیں ہوتے تو اسی طرح آپ کے مناقب و محدثی تاریخ کا گراں ہایر سیکولر ہوتے۔ میں محسوس کر رہا ہوں کہ محافظ ابن حجر، شیخ تقی الدین اور سلطان العلما کا انتقال آج ہو رہا ہے۔

ان کی میرت کی ملکت کے لیے یہ داقوہ کھایت کرتا ہے کہ (باتی اگلے صفحہ)

”ایک دفعہ جیسا کہ میں نے سُنایا ہے، لاہور میں دیوبند کی جماعت کے سربراہ آور درود حضرات نے مولانا ابوالحکام آزادار کی امارت کی بعیت کے ساتھ رضا مندی کا اعلان کر دیا تھا خیال آتا ہے کہ مولانا انور شاہ (کاشمیری) مولانا شبیر احمد (عثمانی) اور مولانا حبیب الرحمن (دیوبندی) جیسی ممتاز ہستیوں کی طرف سے اس رضا مندی کا اعلان کیا جا چکا تھا مگر اعلان سے آگے بات نہ بڑھی۔“

(تقریبہ مالکیہ صفت و گزشتہ)

۱۹۱۳ء میں مولانا عبد اللہ سندھی کے دارالعلوم دیوبند سے بچنے کا ایک سبب مولانا شبیر احمد عثمانی کے ساتھ مولانا کاشمیری بھی تھے۔ ان دونوں حضرات نے بعض سفر و منہ سائل میں مولانا سندھی کا تعاقب کیا، ان پر کفر کا فتویٰ لگوایا اور دیوبند سے انہیں مغلومانہ بچنے پر مجبور کیا۔ لیکن جو نہی مولانا نے کاشمیری کو اپنی فکر و رائے کی علیحدگی کا احساس ہوا انہوں نے مولانا سندھی مروم سے معافی ہاگئی اور پھر آخر تک ان کی زندگی کے شب دروز اسی یوں سpent مقصود کی تلاش و ہستیوں میں بس رہوئے جن کی تلاش میں حضرت شیخ المندن نے اپنی زندگی کے عیش دراحت کو قرآن کر دیا تھا اور مولانا سندھی نے جس کے لیے جلاوطنی اور غربت کی زندگی کو اختیار کیا تھا۔

مولانا کاشمیری علیہ الرحمہ نے ۲۰ مئی ۱۹۳۲ء کو دیوبند میں انتقال فرمایا اور جنہی میں بچہ پائی۔

لئے مختصرات مناظر احسن گیلانی بنام حکیم محمود احمد برکاتی۔ بھاٹ کرچی اپریل ۱۹۶۰ء۔ ص۔ ۱۔

مولانا ابوالحکام آزاد اونے اس اہم مسئلےٰ پر اپنی صواب پر بیان اور ذمہ داری  
موالع راہ پر آگے بڑھانے کے بجائے جمیعت علماء ہند کے سپرد  
کر دیا تھا۔ جمیعت نے اس مسئلے کی اہمیت کو کبھی نظر انداز نہیں کیا۔ لیکن  
اس سے باوجود اس کی ساعی کا کوئی نتیجہ نہیں نکل سکا۔ مولانا سجاد بھاری مرحوم  
نے جمیعت علماء ہند کے اجلاس مراد آباد (۱۹۲۵ء) کے خطبہ صدارت میں  
اس سلسلے میں جمیعت کی کوششوں کا جو تذکرہ کیا ہے، اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:  
۱۔ نومبر ۱۹۲۱ء میں مولانا ابوالحکام آزاد کی صدارت میں جمیعت علماء  
ہند کا جو سالانہ اجلاس لاہور میں ہوا تھا اس میں قیام امارت شرعیہ  
فی الحند کی تجویز منظور کی گئی۔

۲۔ اسی اجلاس میں ایک قرارداد کے مطابق ایمپریشن ریت کے اصول  
منضبط کیئے گئے۔

۳۔ اور بعض امور کی تشریفات کے لیے ایک مجلس کا قیام عمل میں لایا گیا۔  
۴۔ ایک قرارداد کے ذریعے طے پایا کہ جمیعت علماء کا ایک خصوصی اجلاس  
ایک ماہ کے بعد بلا یا بہاء ہجت میں مجلس تشریفات کے مسودے کی  
منظوری کے علاوہ امیر الحند کا انتخاب بھی کر دیا جائے۔ قرارداد کے  
مطابق یہ اجلاس دھمیر میں ہونے والا تھا۔

لیکن ٹھیک اسی موقع پر حکومت نے پورے مکانیں گرفتاریوں کا سلسلہ  
شروع کر دیا۔ مولانا آزاد اجلاس لاہور سے فراغت کے بعد بیٹھی اور دیگر  
مسامات سے ہوتے ہوئے ٹکٹکتہ پہنچے ہی تھے کہ ۰۱ نومبر ۱۹۲۱ء کو انہیں

گرفتار کر دیا گیا۔ پنجاب، دہلی، دیوبند، بیوپی، بہار اور بنگال کے سینکڑوں علماء گرفتار کر کے جیلوں میں داں دیے گئے۔ ساتھ ہی یہ مشورہ کیا گیا کہ مجلس تسویہ کا جواہل اس ہونے والا تھا اسے ملتوی کر دیا گیا ہے۔ حالات بھی بظاہر اس کے موید تھے جنما نچہ متعدد حضرات اس رخصو کے میں آ گئے۔ اس کے باوجود بعض علمائے کرام اور زعمائے ملت مثلاً حجج محمد احمد خاں مرحوم اور مولوی ظہور احمد سیکر ٹری اآل انڈیا مسلم بیگ مقررہ تاریخ کو جمع ہوئے اور اگرچہ ارکان کی تعداد جمیع نہیں ہوئی، لیکن حالات کی نزدیکت کو دیکھتے ہوئے حاضرین نے پوری دلسوزی اور غور و فکر کے بعد ایک مسودہ مرتب کر دیا لیکن چونکہ جمیعت و خلافت کے اکابر اور ویگر زعماء گرفتار تھے اس لیے مجازہ خصوصی اجلاس جمیعت کے انعقاد کا موقع باقی نہیں رہا تھا۔ اس لیے امیر المند کے انتساب کی نوبت نہیں آ سکی۔ مولانا محمد سجاد بہاری لکھتے ہیں:

”جس چھتے میں اجلاس خصوصی تھا، وہی وقت حکومت کے چروں استبداد کے کامل مظاہرے اور قوم کے دلیرانہ مقابله کا تھا۔ مولانا ابوالحکام آزاد اور دوسرے علماء بھی گرفتار ہوئے اور شاید دشمنانِ اسلام کی طرف سے جا بجا مختلف عنوانات سے یہ مشورہ کیا گیا کہ اجلاس ملتوی ہو گیا۔ یہ بات دل کو بھی لمحتی ہوئی تھی کیونکہ خاص خاص مراکز میں گرفتاریاں عادت تھیں جن ارکین کے کانوں تک اس التواریخ غلط آواز پہنچی، انہوں نے قرآن پر قیاس کر کے سمجھا۔ جس خاتمیت یہ ہوا کہ اتنے

ارکان نہ پہنچ سکھ جن کی موجودگی میں اجلاس منعقد ہو سکتا۔  
مگر پھر بھی بعض حضرات علمائے اکابر اور بعض ارکان ز علمائے ہند  
پہنچ گئے تھے مثلاً میسح الملک حکیم اجمل خاں صاحب، مولوی  
ظہور احمد صاحب سیکرٹری آل انڈیا مسلم لیگ وغیرہ۔ اخیر  
ان حضرات کا باہمی مشورہ ہوا اور اس مجلس نے جو ترتیب مسودہ

کے لیے مرتب ہوئی تھی، مسودہ مرتب کیا۔ لہ

لیکن اس وقت چونکہ جمیعت علمائے ہند کی مجلس مغلظہ کے بشیر ارکین گرفتار تھے  
اس لیے مجلس مغلظہ کو اس مسودے پر غور کرنے کا موقع نہیں ملا جو امارت شرعیہ  
کے بعض امور کی تشریع کے سلسلے میں مرتب کیا گیا تھا اور اس وجہ سے  
کل ہند پیاس نے پر امارت شرعیہ کے قیام یا امیرالمند کے انتخاب کے لیے  
کوئی عملی قدم نہیں اٹھایا جاسکتا تھا۔ اس لیے جمیعت علمائے ہند کے  
اجلاس ابھر (مورخہ تاریخ ۱۴ مطابق مارچ ۱۹۲۲ء) میں اس  
مسئلے پر غور و فکر کے بعد ایک قرارداد میں صوبائی مجمعیتوں کو ہدایت کی گئی کہ  
وہ صوبوں میں امارت شرعیہ کا نظم قائم فائز کر لیں۔ یہ اجلاس مولانا عبدالباری  
فرنگی محلی مردم کی صدارت میں منعقد ہوا تھا۔ قرارداد کے افاظ یہ ہیں:

”جمیعت علمائے ہند کے اجلاس منعقدہ لا ہو رئے طے کر دیا۔

کہ ہندوستان کے مسلمانوں کی تنظیم و اقامت محکم شرعیہ و  
بیت المال کے لیے امیرالمند کا انتخاب کیا جائے پر ہمکہ

امیرالمہند کا انتخاب بظاہر اس وقت تک مشکل ہے جب تک صوبہ دار امر انتخاب نہ ہو جائیں لہذا جمیعت علماء ہند کا یہ جلسہ تجویز کرنا ہے کہ جلد امر انتخاب کا انتخاب عمل میں آنے اور ہر صوبے کی جمیعت کو توجہ دلاتا ہے کہ جلد از جلد اس غرض کے لیے جمیعت صوبے کے عام اجلاس کر کے اپنے صوبے کے لाईے امیر شریعت منتخب کرے۔ انتخاب امیر سے قبل اس کے فرائض و اختیارات اور قواعد مرتب کر کے جمیعت علماء ہند سے منتظر کرایے جائیں۔ ۱۰

لیکن چونکہ صوبوں کے امداد غلامے جمیعت بھی اس زمانے میں گرفتار تھا اس قرار داد پر عمل نہیں کیا جاسکا البتہ علماء ہند نے ان حالات میں بھی ایک اجلاس میں مولانا عطاء اللہ شاہ بخاری کو امیر شریعت منتخب کریا اور ضروری قواعد و ضوابط مرتب کر کے اپنے دینی و علمی کاموں میں ایک مرکزیت پیدا کر لی اور افتراق و تشتت کی زندگی سے بڑی حد تک نجات حاصل کر لی۔ صوبہ بہار میں ۱۹۲۱ء ہی میں نظام شرعی کا قیام عمل میں آچکا تھا ایک دوسری صوبوں کے سو اکسی اور صوبے میں امارت شریعت کا نظام قائم نہیں ہو سکا۔ فوری ۱۹۳۲ء میں بقیام دہلی مجلس منتظر کے اجلاس میں فرائض و اختیارات امیر شریعت اور امارت شریعت فی الہند کے نظام کو چھپو اکر تمام ارکان مجلس منتظر

جمعیت علماء تے ہند اور ویگراہل ارائے کی خدمت میں بھیجنے کی تجویز منظور کی گئی۔ چنانچہ اس تجویز کے مطابق عمل کیا گیا۔ جمعیت علماء مہند کی یہ وہ مسامی جیسلہ ہیں جو اس نے مولانا ابوالکلام آزاد کی تحریک کے مطابق نظم جماعت کے قیام کے لیے انجام دیں۔

آزادی کے بعد نظم جماعت کی ضرورت | نظم جماعت یا امارت شرعیہ  
سلسلے میں جمعیت علماء تے ہند کا کردار نہایت اشنازدار ہا ہے۔ اگرچہ جمیعت قیام نظم امارت کے مقصد میں کل ہند پیمانے پر کامیاب نہیں ہو سکی یہیں وہ اس کی ضرورت و اہمیت اور اس کے قیام کی کوشش سے کبھی غافل نہیں رہی۔ اس کے اجسرا، دہلی، مراد آباد وغیرہ کے سالانہ اجلاس کے مسائل میں یہ مسئلہ سرفہرست رہا ہے جسکی ترقیم ملک کے بعد جمیعت و دیوبند کے اکابر نے اس مسئلے کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کیا۔ علامہ مناظر احسن گیلانی مرحوم حکیم محمود انور صاحب برکاتی کے نام ۱۲ ربیعی ۱۹۵۱ء کے خط میں لکھا ہے:

”زوال حکومت کے بعد والی امارت کی ضرورت اب بھی بانی ہے اور پچ تو یہ ہے کہ اتفاقاً مولانا ابوالکلام کی مشکل میں ایک ایسی ہستی مسئلہ انہیں میں موجود ہے جو اس منصب کے لیے ہو زوال تین شخصیت ہو سکتی ہے۔“

یکن خفیقت نہیں ہے کہ جمیعت علماء کی راہ میں مشکلات بھی نہایت شدید تھیں اسے یہ روز جس قلزم حادث سے گزرنما اور جن حالات و شدائد سے دوچار ہونا پڑتا تھا، اس کا ہم دور افتدگان اور سبک ساران ساحل اممازہ ہی نہیں کر سکتے۔ مجبوراً جمیعت کو بھی صرف ان مقاصد کا پر آتفا کر لینا پڑا جو جمیعت کے دائرہ کار کے اندر رکھا نہیں جاسکتے تھے۔

**جماعتی زندگی میں ضمحلائی** | جنوری ۱۹۲۳ء میں جب مولانا "ایک کی طرف چھر توجہ کی یکن تحریک خلافت الحدترک موالات کی سرگرمیاں جوں جوں سروپر قلیں، اختلافات رومنا ہونے لئے معمولی معمولی یاقوں نے شدید نزاع کی صورت اختیار کر لی اور روز بروز مسلمانوں کے اندر وہی اختلافات بڑھتے ہیں گئے مسلمانوں کی جماعتی زندگی میں دن بہ دن افسوگی، بے دلی، بُنگلی اور انتشار بڑھا گیا۔ اس صورت حال کامولانا کو شدید احساس تھا۔ نظم جماعت کے کام میں مشکلات بڑھنی جا رہی تھیں یکن مولانا جماعتی زندگی کے قیام کی ضرورت سے غافل نہیں تھے۔ وہ برابر کام کو آگے بڑھا رہے تھا۔ اصحابِ علم کو اس طرف متوجہ کر رہے تھے۔

**صدائے دراگنیسٹر** | اپریل ۱۹۲۶ء میں منعقد ہونے والے مرکزی سلسلے میں مولانا سید سلیمان ندوی کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں: "ملک کی مایوسی اور بُنگلی انتہائی درجے تک پہنچ چکی ہے اور

ان تمام لوگوں کے لیے ہو صورت حال کا احساس رکھتے ہیں اور اپنی ذمہ داریوں سے بے خبر نہیں ہیں، ایک فیصلہ کی سوال پیش آگیا ہے مزدوری ہے کہ موجودہ معلت اور منتظر حالت ختم کروی جائے اور ایک اخیری فیصلہ ہو جائے یا تو ہمیں چاہیے کہ جلد از جلد سی وعل کا قدم اٹھائیں اور سلانان ہند کی جماعتی زندگی کو ایک سخت تاریک مستقبل سے بچائیں یا پھر ایک حدت دراز کے لیے ان تمام قومی امیدوں سے دستبردار ہو جائیں جن کے رکھنے اور پرداش کرنے کے ہم آج تک مددی رہے ہیں۔ ۱۱

مسئلہ چجاز اور خلافت کمیٹی میں اختلاف مولانا آزاد نے ہندوستان کے تمام مسلمانوں کو ایک جماعتی نظم کے تحت زندگی برکرنے کی وعوت دی تھیں ۱۹۷۰ء کی حرکت کے بعد ہجروں فعل طور میں آیا، اس سے جماعتی قومی کا نظم اور دنांگی القہام آنا بھی یقینی نہیں رہا جو اس سے پہلے تھا۔ خود خلافت کمیٹی جس کے مولانا اس وقت صدر تھے، ووحتوں میں بھی ہوئی تھی۔ ایک سلطان ابی سعود کے لکھا جاز بن جانے کا حکمی یا سلطان کے اعلان ملکیت کے بعد اپنے حامیے کوئی رام عمل نہ پا کر اور بہ نہائے مصلحت خاموشی اور صورت حال کو قبول کر لینے کو بھتر

سمجھتا تھا۔ دُوسرا فریق اس صورت حال سے غنٹے کی کوئی راہ نہ پا کر سلطان کی مخالفت پکر بستہ تھا۔ مولانا ناظر علی خاں فریق اول کے سرخیل تھے اور دُوسرا فریق مولانا محمد علی جو ہرگز رہنمائی میں ان کی مخالفت پکر بستہ تھا۔ زمیندار اور ہمدرد کی جنگ (۱۹۲۹ء) میں وجہ نہ زان بھی سُلہ تھا۔ یہ جنگ شروع اور آخر سال میں دو مرتبہ زور دشور کے ساتھ چڑھی اور کئی کئی میئنے تک جاری رہی۔ مولانا آزاد نے اسے ختم کرنے میں کافی حصہ لیا۔

**پاہیں برس کی شکوہ سُنہجی** یہ انتشار ۱۹۲۹ء میں تھا۔ اس کے بعد بھی جو دون آیا مسلمانوں کے جماعتی قوی میں اضحکال پیدا ہو گیا اور ثابت ہو گیا کہ مسلمان ذاتی، اگر وہی اور فرقہ واری خیالات سے بلند ہو کر ایک اتحادی نصب العین اور عظیم تر مصلح و مقاصد تی کے لیے کام نہیں کر سکتے۔ اس طرح اگرچہ تفظیم جماعت کا تصور شرمندہ عمل نہیں ہو سکا ایکن یہ خیال مولانا کے ذہن سے کبھی نہیں بکلا۔ وہ ہمیشہ اس کے شکوہ سُنہج اور مانگ سار رہے۔ اپنے ہم نام اور خطیفہ مجاز مولانا محبی الدین احمد قصوروی مرحوم کے نام جماعت والتر ام جماعت سے متعلق ایک سوال کے جواب میں لکھتے ہیں:

”کاشش کر ہندوستان میں مسلمان کوئی ایسا نظام قائم کرتے

لہ تبرکات آزاد میں اس خط کی بجھ ۱۹۲۵ء اور ۱۹۲۶ء کے دریان میں ہے میکن اس میں مولانا نے برس کی شکوہ سُنہجی کا ذکر کیا ہے اور ۱۹۲۹ء میں جبکہ مولانا نہ یہ دعوت دی تھی، جمع کرنے یہے جائیں تو ۱۹۳۰ء ہوتے ہیں اسی لیے میرا خیال ہے کہ یہ خط ۱۹۲۹ء میں کا ہے۔

ہونا قصہ مختزل ہی میں حقیقت جماعت کا زمک پیدا کر سکتا۔  
 آپ کی یہ ستم ظریفی قابلِ داد ہے کہ جماعت والتزامِ جماعت  
 کا شکوہ کیا جی تو اسی نامراوے سے جو بائیس برس سے اسی  
 حقیقت کے لیے شکوہ سنج رہا ہے۔ لطف یہ ہے کہ آپ ہیری  
 ہی تحریروں کا حوالہ دیتے ہیں!

ایں سخن را پھر حواب است تو ہم می دلائیں ।

**مسلمانوں کا کھویا ہوا وقار** یہ مسلمانے درد انگیز مختلف موقوں پر  
 اور مختلف مسجدتوں میں بلند ہوتی رہی۔  
 ۱۹۳۳ء کے او اخڑ میں جب مولانا نے بالی گنج کلکتکی جامع مسجد میں مسلمانان  
 کلکتکہ کے اصرار سے مجبور ہو کر نمازِ جمعہ کی امامت قبول فرمائی اور خطبات کا  
 سلسلہ شروع کیا تو ان تمام خطبات میں جس چیز پر سب سے زیادہ زور دیا گیا،  
 وہ جماعتی زندگی اور اس کے اعمال و احتیازات اور خصائص ہیں۔ مولانا نے  
 ان کے ترک کر دیئے گئے کو مسلمانوں کے تنزل کا سبب اور ان کے انتیار کر لئے  
 کو ان کے کھوئے ہئے وقار کی دالپسی کا علاج تباہیا ہے۔ دسمبر ۱۹۴۹ء میں  
 خطبہ عبید الغفران مولانا نے فرمایا:

”احکامِ شریعت پر کامل ۲۵ سال ہم میں نے پوری طرح غور  
 و خوض کیا اور اس ۲۵ سال کے عرصے میں شاید ہی کوئی دن

ایسا ہو جس کی کوئی صیغہ، کوئی شام اس فکر سے خالی گز ری ہو  
اور بعد میں اس نتیجے پر پہنچا ہوں کہ واضح شرطیت کا نتایا ہے  
کہ اس کے احکام ایک جماعتی نظام کے ماتحت اجرا پائیں۔  
لیکن مسلمانوں نے اس جماعتی نظام کی اہمیت کو نہیں سمجھا۔ اس  
اس نتیجے میں کس حضرت کے ساتھ فرماتے ہیں:

”کاش مجھ میں ایسی قوت ہوتی یاد ہے شے موجود ہوتی جس کی  
مدوسے میں تمہارے متفقن طلوب کے پڑ کھول سکتا تاکہ میری  
آواز تمہارے کانوں میں نہیں بکھرے تمہارے دل میں سما سکتی اور  
تم اس حقیقت کو اچھی طرح سمجھ سکتے۔“ ۱۷

اس کے بعد بھی مولانا نے چھوٹے سے چھوٹے پیمانے پر اور فوجھے اور شہر کی سطح  
ہی پر مسلمانوں کو نظم جماعت قائم کر لینے کی طرف توجہ دلائی گئی یہ بھی کسی نہ کسی حد  
تک مفید تھا لیکن مسلمانوں کی غفلت اور انتشار ایسا نہ تھا کہ اس درود مذکور  
کی آواز پر قبودی جاتی۔ مسلمانوں نے ان کی دعوت کا جواب اعراض و انکار  
سے دیا۔ مولانا اپنا فرض ادا کر کے اپنے رفتی اعلیٰ سے جاتے۔ لیکن مولانا کی  
دعوت وقتی حالات و مصائب پر مبنی نہیں تھی۔ اس کی بنیاد قرآن حکیم کی تعلیمات  
حقیقت اور معارف و حکائیق نبویہ (علیٰ صاحبہا الصلوٰۃ والسلام) کے اسرار و حکم

پر نئی اس لیے اس کی ضرورت لازمی اور اس کی اہمیت دلچسپی ہے۔ مولانا کو  
ہم سے رخصت ہوئے تیرہ سال گزر پکے ہیں لیکن یہ صدائے درود انگیزاب بھی  
فضا میں گونج رہی ہے۔ کاشش مسلمان خصوصاً اصحاب علم اس پر توجہ فرمائیں۔  
کون ہوتا ہے حریت مے مرد انگن عشق  
ہے مکر لب ساقی پہ صلا میرے بعد

لہاب اس میں چار سال کا اضافہ اور کوئی نیا پچاہیے۔

# اسبابِ ناکامی

اس سلسلہ سمجھت کا ایک نہایت نازک پہلو اس تحریک کی ناکامی کے اسباب کی بحث ہے۔ حضرت سید احمد شہید اور مولانا اسماعیل شہید کی تحریک جہاد کی طرح یہ تحریک بھی ناکام ہو گئی۔ بیان ناکامی سے میری مراد عام معنوں میں ناکامی ہے نہ کہ دعوتِ حق کی ناکامی! دعوتِ دکھر حق کے لیے دنیا میں ناکامی کی رسائی نہیں اور نہ داعیِ الی الحق کے لیے نامراوی کی موت ہے۔ دعوتِ حق اپنی صداقت کے لیے کسی عملی طریقہ کی محتاج نہیں! دنہ کسی داعیِ الی الحق کا مراد پائیںنا اس کی صداقت شماری اور حق کو شی کے ثبوت کیلئے مزدودی ہے کسی بات کی صداقت کے لیے اس کا حق ہونا مزدودی ہے اور داعی کی آزمائش اقدام و سی ہے ان ارواح مقدسہ کی کامیابی کے لیے یہ بات بس کرتی ہے کہ انہوں نے خالصاً لوجہ اللہ مسلمانوں کے دینی و علمی مفاد کے تحفظ و بقایا کے لیے قدم اٹھایا اور اپنے پورے وسائل کو روئے کار لا کر، اپنی پوری صلاحیتوں کو استعمال کر کے اپنی جان اور اپنے مالوں کی پرواہ کر کے، زندگی کی عشرتیوں اور راحتیوں کو ٹھکر کر اپنے اخلاص کے ساتھ، پوری مستعدی اور جانشناختی کے ساتھ، انسانی سی وہد کے آخری مراحل تک جا کر اپنی جانیں جان آفریں کے پروردگر دیں۔

اس کے بعد کیا رہ جاتا ہے جس کی ان سے توقع کی جائے؟ جنہوں نے مقیم زندگی کی آسائشوں کے بجائے غربت کی تکالیف کو اختیار کر دیا ہو۔ مگر کی عیشوں کے بجائے میدانِ جہاد کی مشقتوں کو اور زم و گداز بیشوں کی جگہ پختہ ہی فرش میں اپنی راحت دل و بجا کا سامان ڈھونڈھا ہو، جس کی نکاحوں کو میانِ

جہاد کا خوبیں منظر عارض گل کی دلغمیوں اور غایبوں سے زیادہ محبوب ہو، جنہوں نے صرف رضاۓ الہی کیلئے دیبا و حیر کی پوشائیوں پر مسلیکی بیلی مگر خون شدت کے چھینٹوں سے رنجیں قباوں کو نیچھے دی ہو، اس کے بعد کیا رہ جاتا ہے جس کا ان سے مطابرہ کیا جائے، جن کے لیے پہلے ہی بشارتِ سعادتی کوئی ہو کر ان اللہ اشتراى من المؤمنين لهم النعم بِلَّهِ شَهِدَ اللَّهُ نَفْسَهُ مِنْ مَنْ نَوْمَ سَنَدَهُ مِنْ أَنَّ كَيْفَيَةَ

وَأَمَّا مَا لَهُمْ بَانٌ لَهُمْ الْجَنَّةُ ،  
يَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ  
وَيُقْتَلُونَ وَعِدَّا عَلَيْهِ حَقَّاً فِي  
الْتُّورَةِ وَالْأَنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ -  
وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ  
فَاسْتَبِشُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بِالْعِتْمَ  
بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْعَوْزُ الْعَظِيمُ -

( ۹ : ۱۱۱ )

بھی خریدیں اور ان کا مال بھی اور اس قیمت پر خریدیں کہ ان کے لیے بہشت (دکی جہاد افی زندگی) ہو۔ وہ کسی دنیوی مقصد کی راہ میں نہیں بکھرے، اللہ کی راہ میں جگ کرتے ہیں۔ پس مارتے بھی ہیں اور مرتے بھی ہیں و عده اللہ کے ذمہ ہو چکا (یعنی اس نے ایسا ہی تناون (ٹھہرا دیا) تورات، انجیل، قرآن (ذمیوں کتابوں) میں رکیسا طور پر، اس کا اعلان ہے اور اللہ سے پڑھ کر کون ہے جو اپنا عہد پورا کرنے والا ہو؟

پس (مسلمانوں) اپنے اس سودے پر  
جو تم نے اللہ سے چلایا، خوشیاں مناڑ  
اور بیہی ہے جو بڑی سے بڑی فیروز مندی ہے،  
ان کے لیے اس سے بڑی اور کامیابی کیا ہو گی کہ وہ اپنے ہند میں پورے اُتر

اور رضی اللہ عنہم و رضویہ اعلیٰ کا مقام محبوبیت حاصل کریا۔

سودا تمار عشق میں ہیں میں سے کوہ کن بازی اگرچہ پانہ سکا سد تو کھو سکا  
کس مند سے اپنے آپ کو کھتا ہے عشق باز اے رو سیاہ تجوہ سے قریب جنی ہو سکا  
ناکامی کا داع ان کے لیے کیوں ہوتا؟ پہ ڈلت نوان کے لیے ہے جن کی  
نیتیں اخلاص سے خالی ہیں، جن کے قلوب عزم امور کی حلاوت سے نااشنا ہیں  
اور جو اپنے پائے اقدام و سُمیٰ فُنی سبیل اللہ کو توڑ بیٹھے ہیں۔

ابتدا اس دعوت حق و خیر کے افادہ دفیضان سے مسلمان عز و رحمہ دی  
وہ گئے اور ماتم ان اصحاب قبیل و قفال کی بے بصیرتی پر ہے جو اس راہ کی رکاوٹ  
بن گئے راگرچہ آج کسی جماعت یا اشخاص کا تعین و تشخیص تحریک کے لیے ہرگز  
سود مند نہیں ہو سکتا لیکن تابع کا ایک ناخوشگوار مگر ناگزیر فرض ہے  
جسے انجام دیے بغیر چارہ نہیں اس لیے چند اشارات کر دینا ضروری ہے۔ مولانا  
ابوالحکام آزاد نے جمیعت علمائے ہند کے اجلاس لاہور (۱۹۴۱) کے  
خطبہ صدارت میں، اس باب میں بعض حضرات کے اختلاف وجدل کی طریقہ  
اشارة کیا ہے۔ فرماتے ہیں:

”اس کے بعد (یعنی صورہ بھاری میں) نظام امارت شرعیہ کے قیام

۴۶۷  
کے بعد) ارادہ تھا کہ فوراً دوسرے صوبوں میں بھی کام شروع کر دیا جائے گا۔ لیکن یک ایک بعض حضرات نے اس مسئلے کی نسبت اخبارات میں قبیل و قال شروع کر دی اور بلا ضرورت علمائے ملت کا ایک عملی کام اتنا لایا تو امام میں بصورت اختلاف

وجدل نامایا کر دیا گیا۔ پیر چڑھوک کو اس کام سے ایک لمحے کے لیے بھی نہیں روک سکتی تھی۔ مگر جب میں نے دیکھا کہ اب بیسٹر منظر عام پر آپ کا ہے اور حجتیت علماء اس کا آخری اور قطعی فیصلہ کر سکتی ہے، تو یہی مناسب معلوم ہوا کہ اسے حجتیت کے ہوا کر کے بالفعل خود سکدوش ہو جاؤں یہ لے

**نظام شیخ الاسلام، بدایوں** میرا خیال ہے مولانا مر حوم کا اشارہ اس میں بدایوں سے نظام شیخ الاسلام کے عنوان سے اٹھی تھی، کا نپور سے اس کی پرچوش تائید کی گئی تھی، لکھنؤ سے اس کی حمایت و معاونت کا اطمینان ملھس کیا گیا تھا اور بدایوں یا لکھنؤ میں اس کے مرکز کے قیام کے ساتھ بیجا ب، بہادر اور بیوپی کے صوبوں میں تنظیم کے قیام کے منصوبے بنائے گئے تھے اور بلاشبہ مذہبات کی کمی نہ تھی لیکن اس مسئلے کی واقعی اہمیت و تھیفত اور مشکلات رہہ دھریا بات سفر کا اندازہ شناسی کوئی بھی نہ تھا۔ تیجراہیہ مکلا کہ فنافلے نے ابھی منزل مقصود کی طرف سفر شروع بھی نہ کیا تھا کہ اس کے اعضا اور کان منقسم و متفرق

ہذا شروع ہو گئے ہے

ایہ اور جگہ مولانا نے اس تحریک کی ناکامی کا سبب علمائے حجود اور وقت کی عدم مساعدت و استیحادہ کو قرار دیا ہے۔ مولانا محبی الدین قصوری مرحوم کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں:

”میں اپنے پندرہ سال کے طلبِ عشق کے بعد وقت کے عدم مساعدت و استیحادہ کا اعتراف کرنا ہوں تو آپ کو بھی میرا ساختہ دینا چاہیے..... میں آپ کو بنانا چاہتا ہوں کہ موجودہ طبقہ علمائے ..... میں قطعاً مایوس ہوں اور اس کو قوانین اجتماع کے باطل خلاف سمجھتا ہوں کہ ان کے حجود میں کسی طرح کا تقلب و تکوں پیدا ہو۔ راہِ عمل صرف ایک ہی ہے یعنی موجودہ پختہ و مانفوں سے صرف نظر کر کے ایک نئی مخلوقات دنایا و نکر کی پیدا کرنا۔“ ۱۰

جماعتِ اسلامی کے مشہور صحافی مولانا ناصر اللہ خاں عزیز نے اپنے ایک مسلمان مصنفوں

لہ نتوش، لاہور (خطوٹ نمبر ۲۰) میں مولانا عبد الباری فرمانگی محلی کے نام مولانا عبد القادر آزاد سجافی کے خطوٹ نمبر ۲ و ۳ میں یہی مسئلہ، اس کا نظام و مرکز اور دیگر انتظامات زیر بحث ہیں۔ مولانا محمد عبد القدری بیالوی کے خطوٹ نمبر ۱، ۲، ۳ میں یہی اسی مسئلے کی بحث اشارةات ہیں۔ ماہنامہ شمس العلوم بدایوں میں نظام شیخ الاسلام پروردید مصنفوں شائع ہوئے ہیں۔ ان کے مطابع سے اندازہ ہو گا کہ بعض حضرات کے طرح مسلمانوں کی زندگی کے ایک اہم مسئلے میں اختلاف پیدا کر کے نظام شرعی کے قیام میں رکاوٹ بن گئے۔

۱۰ تحریکات، زادہ، جلد ۲، ص ۲۰۰

”زندگانی کی گزرگا ہوں میں“ اس تحریک کی ناکامی پر ان الفاظ میں تبصرہ کیا ہے :

”اس اجلاس تک مولانا کی کوشش یہ رہی کہ مسلمانوں کو ان کی اپنی لیدر خپ میں منظم کیا جائے۔ ان کا تفاف نہ اور تفاف سالار خود مسلمانوں میں سے ہو اور انہیں اسلامی اصولوں پر منظم کر کے تحریک آزادی میں مجنون کا جائے۔“ چنانچہ اس اجلاس میں انہوں نے ایک پروگرام پیش کیا جس کا مطلب یہ تھا کہ مسلمان ایک ایک کے ہاتھ پر مچھ ہو جائیں۔ خلافتی مسلمانوں کی اکثریت خود مولانا کو امارت کا منصب سونپنے کے لیے

لہ مسلمانوں کی تنظیم کا مقصد صرف یہ قرار دینا کہ ”اپنی منظم کر کے ٹھریک آزادی میں مجنون کا جائے“ کسی طرح درست نہیں۔ البتہ اس تنظیم کا یہ ایک ضمی اور قومی مقصد ضرور تھا۔ اسی طرح یہ کتابی کذا اس اجلاس میں دیکھا گیا۔ مولانا کی یہ کوشش رہی ”درست نہیں۔ مولانا اس کے بعد تقریباً بیس برس تک اس نکار سے غافل نہیں ہوتے۔ ان کی تو یہ خواہش رہی کہ تا قص معنوں ہی میں ایک مرتبہ یہ نظام تمام ہو جانے تو کسی نہ کسی درجے میں یہ بھی مفید ہو گا۔“ گریتوں سید صاحب مرحوم ”اس ہمدر کے چند یہ تعلیم یا نتیجہ حدراں نے اس کو کسی طرح پختہ نہ دیا۔“ مولانا نصر اللہ خاں ہزار ہزار کے دنوں خیالوں کی تردید میں بے شمار تھا اس سے بھی ہر جانشی جو اس نے اس نے بھی نہیں زیر بحث آئے ہیں۔ ”جنہی علماء کے ایک مشدو گروہ“ سے اشارہ ناپائی عمائدے بیلی و بیلیوں کی جانب ہے۔

تیار تھی لیکن حضنی علماء کا ایک تشدید گروہ ان کی وہا بیت کو گوارا کرنے کے لیے مطلق آمادہ نہ ہوا اور امارت شرعیہ کی اسکم ناکام ہو گئی۔ ۱۷

مولانا سید سیفیان ندوی مرحوم نے جمیعت علمائے ہند کے سالانہ اجلاس ملکتہ کے خطبہ صدارت میں جدید تعلیم یافتہ حضرات کے ایک خدشے کا ذکر فرمایا ہے اور حضرات بھی واقعی رکاوٹ بن گئے۔ سید علیہ الرحمہ سختے ہیں :

۱۔ تعلیم یافتہ حضرات کو شبہ ہے کہ علماء اس پر وے میں اپنی کھوئی ہوئی وجہ اہت کو دو بارہ قائم کرنا چاہتے ہیں ۱۸

ایک اور مضمون میں سختے ہیں :

۱۹۱۸ء میں معارف میں اس تحریک کو اٹھایا گیا اور اصلاحات کے سلسلے میں اس کو پیش کیا گیا۔ چھر ۱۹۲۰ء میں یورپ سے واپسی کے بعد چاہا کہ اس کو تمام ہندوستان کا مسئلہ بنایا جائے مگر اس ہند کے جدید تعلیم کے علم پروردگاروں نے اس کو کسی طرح چلنے نہ دیا۔ ۱۹۲۱ء

جہاں تک اصحاب قیل و قوال کے اعتراضات و شکوک اور جدید تعلیم یافتہ

لہ ہفت روزہ ایشیا، لاہور۔ ۱۶۔ دسمبر ۱۹۵۹ء

۲۰۔ ماہنامہ معارف انقلام گلخانہ، مارچ ۱۹۲۶ء ص ۱۶۹

۲۱۔ ایضاً مارچ ۱۹۳۱ء بکر الرباد فنگان ص ۱۳۲

حضرات کے بعض خدشات کا تعلق ہے مولانا سجاد بہاری اور مولانا سید سلیمان ندوی نے بہت کوشش کی کہ تسلیک اور خدشات رفع ہوں۔ مولانا آزاد کی تحریر دل بلیغ غطیبوں میں بھی ایک مذہب اور تسلیک ذہن کے لیے بہت سے دلائل موجود ہیں لیکن ان اصحاب قیل و قال کے رویتے نے صاف تسلیک کے دلائل کی کوئی صفت بندی ان کے دلوں کو الطینان سے آشنا نہیں کر سکتی۔

**مولانا آزاد کی ذمہ اری** اس عظیم اشان تحریک کی ناکامی کے ان اسباب مطابق اس تحریک کی ناکامی کی تمام تر ذمہ اری کسی اور پر غمیں مولانا آزاد پر عائد ہوتی ہے۔ یہ رائے مولانا آزاد کے کسی مخالفت کی نہیں مولوی محمد عسلی قصوری کی ہے، مولوی صاحب موصوف کے زندگی بھر مولانا آزاد سے بہت فربی تعلقات رہے۔ ان کا پورا خاندان بھی مولانا سے اپنے تعلقات میں پورے ملک میں خصوصاً پنجاب میں ایک امتیاز رکھتا تھا۔ وہ مولانا ہی سلک کے پروتھے۔ اس کے باوجود وہ نکھلتے ہیں:

”ہندوستان میں ہم نے مسلمانوں کی مذہبی تنظیم کی تحریک اٹھائی مگر اس میں غلطی یہ کی کہ مولانا ابوالکلام آزاد کو امام المذاہک کرتا ہے اس کے بل بوتے پر کھڑی کی نیکی عین دقت پر

ام مولوی محمد علی قصوری مولانا عباد قادر قصوری علیہ الرحمہ کے سچھد صاحبزادے تھے، ان کے پڑسے بھائی مولوی محمد الدین قصوری تھے، چھوٹے بھائی پاکستان کے مشہور فاقہون و ان جناب مکمل قصوری پر طریقہ لادا ہیں۔

مولانا آزاد کی بزرگی نے تمام کھیل بھاگا گردیا اور وہ سارے کاسارا  
 محل جس کی تعمیر پر لاکھوں روپیہ صرف ہوا تھا اور میں کڑوں مسلمانوں  
 نے اسے اپنے خون سے سینپا تھا، مولانا کی گریز پائی کی  
 وجہ سے آن کی آن میں دھرام سے نیچے آن گرا۔

جہاں تک مولوی محمد علی ہر جم کے اخلاص اور بخش اسلامی کا تعلق ہے، اس  
 میں کوئی شک نہیں کیا جاسکتا لیکن یہرے نزدیک ان کی رائے کی صحت  
 محل نظر ہے۔ یہرے سامنے مولانا کی پوری تحریک اور راہ کی تمام مشکلات  
 بھی ہیں اور مولوی محمد علی قصوری کی پر عمل زندگی اور اس کے نشیب و فراز  
 بھی ہیں میں پورے ذوق اور انتراح قلب کے ساتھ اس رائے پر قائم ہوں  
 کہ مولانا آزاد کی راہ عقل و بصیرت کی راہ تھی اور مولوی محمد علی کی خواہش ایک  
 پچھے مسلمان کی خواہش تھی جس کی بنیاد جوش و جذبات پر تھی۔ یہرے نزدیک  
 جوش و جذبات کی بڑی اہمیت ہے اور یہ اس کا بھی قائل ہوں کہ وہ کو  
 جوش و جذبات کا سرچشمہ ہے، کبھی کبھی عقل کی پاسانی سے آزاد بھی چھوڑ  
 دینا چاہیے لیکن عملی زندگی میں جوش و جذبات کی فراوانی سے زیادہ عقل و  
 بصیرت کی رہنمائی کی ضرورت ہوتی ہے۔ اجتماعی زندگی کے نتائج سے اور ملت  
 کی رہنمائی کی ذمہ داریوں کو جوش و جذبات کی ترازوں میں نہیں توجہا سکتا،  
 جذبات خواہ کرنے ہی پچھے اور اعلیٰ کیوں نہ ہوں۔

اس حقیقت پر بھی نظر تھی پا ہے کہ مولوی محمد علی صورتی کی اسی وجہ سے  
استقامت تھی اور یہ ان کی زیادہ سے زیادہ عزت کے لیے بس کرتی ہے۔  
یہ ضروری نہیں کہ ہر شخص عمل و استقامت میں اپنے تلوں کے لیے کافیوں  
اور تہذیلی کے لیے انکاروں کا انتساب کر لے وہ صحتِ نکرو اصابت رائے  
کے لحاظ سے بھی غیر معمولی شخصیت کا مالک ہو۔

---

حصہ دوم

امیر نظم جماعت

اور

خلفا و مریدین

تھریک کے امیر کی حیثیت سے حضرت شیخ الحند کو پیش کیا گیا ہے  
بلطفہ تھریک کے داعی کی حیثیت اور تھریک کی بنیادی اور ہم  
شنہضیت مولانا ابوالکلام آزاد کی تھی لیکن سندھ و سستان کی امارت  
شریفہ کی ذمہ داری کے لیے مولانا آزاد کی نکاح انتساب حضرت  
بھی پڑھی تھی اور حضرت نے اسے قبول فرمایا تھا۔ اس لیے  
امام الحند کی حیثیت میرے نزدیک مولانا محمود حسن علیہ الرحمہ کی ہے یہ  
دوسری بات ہے کہ بعد میں اپنی نازک صحبت کی بنار پر اپنے تیسیں  
حضرت نے اس ذمہ داری سے الگ کر دیا تھا اور مولانا آزاد پر  
اپنا اعتماد ظاہر فرمادیا تھا۔

باب پنجم

امیر نظم جماعت

# شیخ الہند مولانا محمود دیوبندی

حضرت شیخ الہند ۱۲۶۸ھ میں بربیلی میں پیدا ہوئے جہاں ان کے والد مولانا ذوالفقار علی بسلسلہ ملازمت مقیم تھے، مولانا ذوالفقار علی ان تفوس قدسیہ میں سے تھے جو دارالعلوم دیوبند کے قیام میں ساتھی اور اس کی پہلی مجلس شوریٰ کے ایک ممتاز رکن تھے۔

حضرت شیخ الہند نے ابتدائی تعلیم اپنے والد ماجد سے پائی۔ ابتدائی تعلیم کتابوں سے آئے تھے تو تھیں مولانا محمد قاسم نانو توی کے سپرد کرنا۔ گیارہانہ کا قیام اس وقت میر کھنڈ میں تھا اور فتحی ممتاز علی کے مطبع میں مصحح حیثیت سے خدمات انجام دے رہے تھے، ۱۸۶۴ء میں دارالعلوم دیوبند کا قیام علی میں آیا تو حضرت شیخ الہند دیوبند تشریف لائے اور دارالعلوم میں داخل ہو گئے، اور مولانا محمود عرف ملک محمود، مولانا محمد یعقوب، ابن مولانا مملوک العلی اور سید احمد دہلوی سے علوم کی تکمیل کے بعد ۱۸۶۳ء میں تحصیل علوم سے فارغ ہوئے تینوں کا سلسلہ اسی وقت سے شروع ہو گیا تھا جب سلسلہ تدریسیں آپ آخری کتابیں پڑھ رہے تھے، فراغت کے بعد ۱۸۶۴ء میں معاون مدرس کی حیثیت سے ان کا تقرر علی میں آیا، لیکن ایک

سال تک انہیں اس خدمت کی کوئی تتجواہ نہیں ملی اس سے اگلے سال انہیں مدرس چہارم کی حیثیت سے متعین کیا گیا اور پندرہ روپے مشاہرہ مقرر ہوا۔

۱۳۱۸ھ میں آپ عہدہ صدر رئیسی پر دارالعلوم کا عہدہ صدارت فائز ہوئے مولانا فاری محدث طیب صاحب

کے یہ الفاظ ذہن فتشیں رہیں۔

”دارالعلوم کا عہدہ صدارت تدریس م Hispan مدرسی کا عہدہ نہیں

بلکہ مقتداٰی کا عہدہ رہا ہے جس پر آنے والے کے علمی اثرات

سے قلوب متأثر و مستفید رہتے آئے ہیں“ ۱۷

یہ کتاب بھی یاد رکھنی چاہیے کہ ”مقتداٰی“ فقہ کے کسی خاص مکتبہ فکر یا تصوف کے کسی خاص سلسلہ رشدو ہدایت کی نہ تھی اور کسی خانقاہ کی تولیت یا کسی صاحب سلسلہ کی خلافت سے حاصل ہوئی تھی۔ دارالعلوم کے عہدہ صدر مدرسی کو کسی کلیہ کی پرپیل شپ یا کسی جامعہ کی والی چانسلر شپ سے بھی ماثل قرار نہیں دینا چاہیے کہ محض تعلیم و تدریس میں رہنمائی و نگرانی اور چنڈا انتظامی امور کی بجا آوری سے اس کا تعلق ہو۔

دارالعلوم کی تحریک اور اس کے مقاصد و طریقہ کار میں تو الگ ایک باب کی ضرورت ہو گئی یہاں تحریک آزادی کا مرکز

اتسی بات ضرور یاد رکھنی چاہیے کہ دارالعلوم نہ مخفی ایک درستگاہ تھی نہ کوئی خانقاہ، دارالعلوم اسلام کے اجیار اور مسلمانوں کی زندگی کے قیام اور

سیاسی آزادی کی تحریک کے مرکز کی حیثیت رکھتا تھا دارالعلوم بیک وقت دینی و سیاسی تعلیمیں مگاہ اور تربیت کا مرکز تھا۔ حضرت شیخ البہدر ج نے یہاں مولانا محمد قاسم نانو توی سے دین اور سیاست کی تعلیم بھی حاصل کی تھی اور تربیت بھی پانی تھی اب اس تحریک کے مجاہدوں کی تعلیم و تربیت دینی و سیاسی کی ذمہ داری آپ پر تھی۔

شہرۃ التربیت کا قیام | اسی مقصد کے پیش نظر آپ نے فضلاں اور "شہرۃ التربیت" کے نام سے ۱۸۸۶ء میں قائم کی تھی اور اس طرح علوم دینی کی تدریس اور سیاسی تعلیم و تربیت نہایت ہی خوش اسلوبی اور کامل درجہ توازن کے ساتھ ہو رہی تھی۔ مولانا محمد بیان نے اس کے ثمرات کے متعلق لکھا ہے:

"آپ حجۃ الاسلام مولانا محمد قاسم رج کے تلمیذ خاص اور ہم راز رفیق تھے۔ ہذا آپ تحریک دارالعلوم دیوبند کے اصلی مشاہی سے بخوبی واقع تھے چنانچہ آپ کی تدریس خشک اور جامد زبرد و تقویٰ کی تلقین نہیں ہوتی تھی۔ بلکہ آپ کی تربیت نے ایسے حضرات کو پیدا کیا جو آسمان سیاست کے روشن ستارے مانے گئے" ۱۵

مولانا حسین احمد مدینی، مولانا عبید اللہ سندھی، مفتی کفایت اللہ ارشد تلامذہ | مولانا نور شاہ کشمیری، مولانا احمد علی لاہوری امیر الجمیں خدام الدین لاہور، مولانا محمد صادق سندھی بانی مدرسہ منظہر العلوم کراچی، ۱۶ علمائے حق (حصہ اول) ص ۱۱۲ مولانا سید محمد بیان کتب خانہ فخریہ، مراد آباد

مولانا عزیز گل (حضرت شیخ الہند کے رفیق اسارت مالا) مولانا عبد الرحیم پوپلزی (آخر الذکر) دونوں علمائے کرام شمال مغربی سرحدی صوبے سے تعلق رکھتے تھے) وغیرہ حضرات تو آپ کے شاگرد اور تحریک آزادی کے عظیم رہنماوں میں سے ہیں:-

مرکز کشش ثقل سیاسی | لیکن اس عہد کے اکابر سیاست دانوں میں سے کون ہے جو شیخ الہند کے انکار سیاسی استقامت کا سبق نہ سیکھا ہو۔ ڈاکٹر فتح احمد الفشاری تو آپ کے ہاتھ پر بیعت کر چکے تھے، حکیم اجمل خاں، مولانا ابوالکلام آزاد، مولانا محمد علی دغیرہ کون ہے جو وقت کے اس سیاسی سورج کے نظام کشش سے آزاد ہوا اور اپنا الگ کوئی مرکز ثقل رکھتا ہو۔

علمائے دہلی و یوپی | اگرچہ علوم دینی میں دہلی، لکھنؤ وغیرہ میں بعض دوسرے مرکز نور بھی تھے اور ان کے اپنے الگ الگ نظام قبری تھے لیکن سیاسی روشنی وہ اسی چشمہ نور سے حاصل کرتے تھے۔ سیاست میں انھیں پیشوائی و مقتداری کا جو مقام حاصل تھا وہ بذاتہ نہ تھا بلکہ لغیرہ تھا۔ علمائے فرنگی محل کے شیخ وقت مولانا عبداللہ بڑی آپ کی بزرگی مشینت اور سیاسی رہنمائی کے معرف و مدارج تھے۔ مولانا محمد الیاس جنہوں نے تبلیغی جماعت کے بانی اور امیر کی حیثیت سے عالمگیر شہرت یافت، حضرت شیخ الہند کے دست خفی برست پر بیعت جہاد

کر چکے تھے۔

علمائے پنجاب مسلک رکھنے کے باوجود بیساں میدان میں ان کے مطاع و مرشد بھی حضرت شیخ الہند تھے۔

اکابر علی گڑھ حضرت شیخ الہند کی دینی بذرگی اور سیاسی رہنمائی کا اعتراض ہبھی خلقے ہی میں نہیں کیا گیا۔ سیاست کے دوسرے مکتبہ فکر یعنی علمائے علی گڑھ کے اکابر نے بھی کیا۔ ۱۹۱۹ء میں دارالعلوم دیوبند کا جو عظیم الشان جلسہ دستار بندی ہوا اس میں تحریک علی گڑھ کے اکابر بھی شریک ہوئے۔ اس جلسے میں صاحبزادہ آفتاب احمد خاں نے یہ تجویزیں پیش کی کہ دارالعلوم کے تعلیم یافتہ علی گڑھ کا نجی میں انگریزی پڑھنے جایا کریں اور علی گڑھ کے گرجویٹ دینی تعلیم کے لیے دیوبند آئیں۔ اس تجویز کو اکابر دیوبند نے بھی پسند کیا میکن افسوس کہ اس تجویز کے مطابق علی گڑھ سے جو گرجویٹ سب سے پہلے دینی تعلیم کے لیے دارالعلوم دیوبند تشریف لے گئے وہ برٹش حکومت کے سی۔ آئی۔ ڈی۔ تھے جنھیں بعد میں خدمات کے صلے میں سپرٹسٹ نٹ سی۔ آئی۔ ڈی کا ہدہ حاصل ہوا۔

وقارالملک نواب مولوی مشتاق حسین انواب وقارالملک حضرت شیخ الہند کے نہایت درجہ مقنقد اور ان کی سیاسی تحریک کے معترض تھے اس کے ثبوت کے لیے یہ بات کفایت کرتی ہے کہ ۱۹۱۹ء میں نظارت المعرفت المکار القرآنیہ کے نام سے جو ایک

سیاسی ادارہ حضرت شیخ الہند رحم نے قائم کیا اور اپنے شاگرد رشید مولانا عبدیہ اللہ بن علی کو اس کا ناظم بنایا تھا اس کے سرپرستوں میں حکیم محمد اجمل خاں دہلوی اور نواب وقارالملک ایک ہی طرح شریک تھے نثارت المعرفت کا مقصد پڑھنے کے نصوص علی گڑھ کے تعلیم یافتہ نوجوانوں کی سیاسی تربیت اور حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی کے فلسفہ حکمت کے مطابق پہنودستان کے موقعتہ حالات میں سیاسی رہنمائی کرنی تھی ۔

**حضرت شیخ الہند رحم کے نزدیک دینی و سیاسی سیاسی تعلیم و تربیت** | دونوں قسم کی تعلیم و تربیت کی ضرورت اور اہمیت تھی دینی تعلیم کے مرکز کی حیثیت سے سب سے اول دارالعلوم دیوبند تھا اور دوسرے شہروں میں بہت سے چھوٹے بڑے دینی مدارس یہ خدمت انجام دے رہے تھے لیکن سیاسی تعلیم و تربیت کا انتظام اس طرح نہ تھا بلکہ میں کوئی سیاسی تنظیم اور جماعت موجود نہ تھی جس کی علی جدوجہد سے مسلمانوں کی ذہنی و فکری رہنمائی اور علی تربیت کی ضرورت کسی نہ کسی حد تک پوری ہوتی رہنی ۔ اگر دارالعلوم میں مصروف تعلیم طلبہ ہی کی سیاسی تعلیم و تربیت پر التفاکر لیا جاتا تو یہ ایک طویل المیعاد منصوبہ تھا جب کہ حالات کا تقاضہ دوسرا تھا اس لیے ایک درس گاہ کی حدود سے زیادہ وسیع حلقة میں اپنے افکار سیاسی کی اشاعت اور حلقة تلامذہ کے علاوہ سیاسی رجحان فکر رکھنے والے نوجوانوں کی سیاسی تعلیم و تربیت بھی **حضرت شیخ الہند رحم کا بیش نظر تھی** ۔ اسی مقصد کے لیے سب سے پہلے آپ

نے ۱۹۸۸ء میں "ثرة التربیت" کے نام سے ایک انجمن قائم کی اس کا انذکرہ ابھی آچکا ہے۔

اس کے بعد ۱۹۸۸ء میں جمیعتہ الانصار کا قیام کا قیام عمل میں آیا مولانا عبید اللہ سندھی اس کے ناظم تھے۔ اپریل ۱۹۹۱ء میں مراد آباد میں اس کی جلسہ مولانا احمد امروہی ۲ کی صدارت میں ہوا۔ جسے میں مختلف مکاتب فکر کے علمائے دین اور زعایہ ملت نے شرکت فرمائی۔ یہ جلسہ نہایت تزک و احتشام کے ساتھ اختتام کو پہنچا اگرچہ اس کا اہتمام طالب علموں نے کیا تھا لیکن برٹش حکومت سے جمیعتہ کے مقاصد اور شیخ الہند اور ان کے تربیت یافتگان کے عزائم دلی چھپے نہیں رہ سکتے تھے رسمًا ایک تجویز میں حکومت کا شکریہ کبھی ادا کیا گیا تھا لیکن جس جمیعتہ کے خطبہ صدارت میں اس کے صد مولانا احمد امروہی نے یہ کہہ دیا ہو کہ اس کے بارے میں حکومت گیونکر خوش فہم و سکتی تھی۔

"جمیعتہ الانصار ہرگز کسی انجمن کی نقل نہیں ہے اور نہ کسی کے ذاتی مقاصد سے بھی ثیت دنیاوی اس کا تعلق ہے بلکہ اس کے مقاصد وہ ضروری مقاصد ہیں جن کی آنحضرت پر کچھ ضرورت ہے" ۵

سیاسی جدوجہد کے لیے اس صاف صاف اعلان جہاد کے بعد "تجویز شکریہ" کی لیپاپوتی کی کیا اہمیت رہ جاتی ہے اس کا اندازہ مشکل نہیں۔ چنانچہ انگریزوں کی بدلگانی میں اور زیادہ اضافہ ہو گیا۔

۱۹۱۵ء میں سیاسی تعلیم و تربیت کا مرکز دیوبند سے دہلی منتقل کر دیا گیا۔ حضرت شیخ الہندؒ کے حکم سے مولانا عبید اللہ سندھی دہلی تشریف لے گئے۔ نظارة المعارف القرآنیہ کے نام سے ایک مرکز قائم کیا اور اپنا کام شروع کر دیا۔ سیاسی تربیت کے لیے حضرت شیخ الہندؒ کے طریق کا رپر مولانا عبید اللہ سندھی کے ان انشاؤ سے روشنی پڑتی ہے۔

«حضرت شیخ الہندؒ نے جس طرح چار سال دیوبند میں رکھ کر میرالعارف اپنی جماعت سے کرایا تھا اسی طرح دہلی بیحیج کر مجھے نوجوان طاقت سے ملانا چاہتے تھے اس غرض کی تکمیل کے لیے دہلی تشریف لائے اور ڈاکٹر الفصاری سے میرالعارف کرایا ڈاکٹر الفصاری نے مجھے مولانا ابوالکلام آزاد مولانا محمد علی مرحوم سے ملایا۔ اس طرح تھیں دو سال ملانا ہند کی اعلیٰ سیاست سے واقف رہا۔

۱۹۱۵ء میں شیخ الہندؒ کے حکم سے کابل گیا۔ مجھے کوئی مفصل پر ڈگرام نہیں بتایا گیا تھا اس لیے میری طبیعت اس ہجرت کو پسند نہ کرتی تھی لیکن تعییں حکم کے لیے جانا فروغ تھا۔ کابل جا کر مجھے معلوم ہوا کہ حضرت شیخ الہند قدس سرہ جس جماعت کے نمائندہ تھے اس کی پچاس سال کی محنتوں کا حاصل میرے سامنے غیر منظم شکل میں تعییں حکم کے لیے تیار ہے۔ اس میں میرے جیسے ایک خادم شیخ الہند کی اشد ضرورت

تھی۔ اب مجھے اس ہجرت اور شیخ الہندؒ کے اس انتخاب پر فخر محسوس ہونے لگا؟ ۱۰

حضرت شیخ الہندؒ کا انقلابی اقدام ۱۹۱۲ء تک حضرت شیخ الہندؒ کا طلاق کار و ہی رہا جس کی طرف اوپر کی سطروں میں اشارہ کیا ہے یعنی تعلیم و تربیت دینی و سیاسی سے ایک ایسی جماعت تیار کر دی جائے جو قیام شرع، ادله فرض اسلامیہ حیا و تجدید ملت، ملکی بیاست اور آزادی کی جدوجہد میں اپنی ذمہ داریوں کا شدید احساس اور ان سے عہدہ برآ ہونے کی الہیت رکھتی ہو۔

یہکن ۱۹۱۳ء میں جنگ طرابلس اور کازاز

جنگ بلقان و طرابلس | بلقان کے سنگین واقعات اور برطانوی پالیسی نے ان کی روح کو تڑپا دیا اور جس کی وجہ سے بریش حکومت سے ان کا جذبہ نفرت اپنی انتہا کو پہنچ گیا۔ ترکوں پر ظلم دستم اور ان پر مصیبتوں کی خبروں نے ان کا خواب و خور حرام کر دیا اس زمانے میں ان کی بے چینیوں اور بے قراریوں کا عالم دیدی تھا۔ ان کا خیف و نیاز جسم بھی اس سے متاثر ہوئے بیغیرہ رہا۔ انہوں نے دارالعلوم کو بند کر دیا طلبہ کے وفود ملک میں بھیج، خود بھی نکلے، چندہ جمع کیا اور ترکوں کی امداد کے لیے جو کچھ ہو سکتا تھا کیا۔ ترکی میڈیکل مشن بھجوائے کا انتظام کیا اور اس کے لئے مرد سامان بفر کی جمع و فتح اہمی کا بندوبست کیا بقول مولانا مدنی حرم مولانا نے تھوڑی مدت

میں بہت کچھ کامیابی حاصل کری اور کام کرنے والوں کے بیٹے شاہراہ علی قائم کر دی۔

حضرت شیخ الاسلام مولانا حسین احمد دنی رحم فرماتے ہیں:

"بلقان کے خونخوار اور طالبین کے سنتگین واقعے نے مولانا

کے دل و دماغ پر ہمایت عجیب مگر بچپن کنندہ اثر ڈالا چنانچہ اس وقت

حسب طریقہ اسٹاد اکبر مولانا محمد قاسم صاحبؒ (در جنگ روں)

مولانا نے اپنی جان توڑ کو شش امداد اسلام میں فرمائی فتوے

چھپوائے مدرسے کو بند کر دیا طلبہ کے دنوں بھجوائے خود

بھی ایک وفی کے ساتھ نکلے چندے کیے اور ہر طرح سے مدد

کی تر غیب دیکر ایک اچھی مقدار بھجوائی مگر اس پر بھی چین نہ

ڈڑا کیونکہ جنگ بلقان کے نتیجے نے دور بیویوں کو بالکل غیر مطہر

کر دیا تھا اور سبلا دیا تھا کہ پورپ کے سيف عفاریت اسلام

کے مٹھاتے چڑاغ کو گل کرنے کی فکر میں ہیں پھر ذمہ دار ان بريطانیہ

میٹر اسکو میتھو وغیرہ کی رو بہ بازیاں خس روں کی

جفا کاریاں تولیقین دلاتی تھیں کہ تقسیم ڈر کی اور اجرائے وصایا

گلیڈر اسٹوں کا زمانہ سر پر ہی آگیا ہے جو مقاصد مسیحی دنیا کے

عرصہ دراز سے چلے آتے تھے اور جن چالوں سے اسلامی دنیا

اور خلافت مقدسرہ کے تکے بوٹی کیے جا رہے تھے اب ان

کی انتہا کا زمانہ آگیا ہے اب کوئی دن میں اسلامی وجود

میٹنے سے اس طرح مٹا دیا جائے گا جس طرح یہودیت

تمام عالم سے اور اسلام اپسین اور پر نگاہ سے۔ مولانا مرحوم  
 گواں فکر نے سخت بے چین کر دیا، زندگی بھاری ہو گئی، نیند  
 اچھتگئی مگر زمانے کی تاریکیاں، موسم کی کالی کالی گھٹائیں،  
 احوال کی نزاکتیں، مسلمانوں اور اہل ہند کی ناگفتوں پر کمزوریاں  
 ہر طرح اس میدان میں قدم رکھنے سے مانع ہوتی رہیں چونکہ  
 اس مقدس تھی کو فقط اپنے خدا یے قدوس پر بھروسہ تھا  
 اسی سے اس نے تمام خیالات اور ادھام پر لا حول پڑھا اور  
 ہنایہ وار گاہ مرن ہوا۔ اس کو مشکلوں کا سامنا ہوا، اس کو  
 سخت اور تند آندھیوں کا مقابلہ کرنا پڑا، اس پر باد سوم  
 کے چھلسا نے والے تھپیڑوں نے طاپنے مارے، اس کے  
 لیے احباب و اقارب مارا۔ ستین بن گئے، ہر شخص ناصح بن کر  
 سدرہ ہوا، مگر اس کے پائے استقلال کے مضبوط قدموں  
 نے ڈرایکھی جبیش نہ کی۔ سب کو چھوڑ دیا مگر اپنے خدا پر بھروسہ  
 کر کے دن رات کام میں لگا رہا۔ چونکہ کوشش کا نتیجہ کامیابی  
 ضروری ہے۔ اس کو کچھ عرصے کے بعد معلوم ہو گیا کہ ابھی  
 تک دنیا میں کام کرنے والے لوگ بھی موجود ہیں مگر کام لینے  
 والے بہت کم ہیں۔ مسلمانوں میں قابلیت ہے مگر ان کو جمع  
 کرنے والا نہیں ॥ ۱۷

”الحاصل مولانا نے اس تھوڑی سی مدت میں بہت کچھ کامیابی حاصل کر لی اور کام کرنے والوں کے لیے جن کو مدت سے تحریر اور مدہوشی تھی مگر طریقہ کارہاتھر نہ آتا تھا۔ شاہراہ عمل قائم کر دیا۔“

### حضرت شیخ الہند کا سیاسی منصوبہ ۱۹۱۲ء میں جنگ عظیم

حکومت پر ضرب لگاتے اور آزادی کی منزل قریب لانے کے لیے امید کی ایک کرن نظر آتی۔ حضرت شیخ الہند نے مجاہدین کے مرکز یا غستان کو جہاں مولا ناسیف الرحمن حاجی ترنگ زتی وغیرہ حضرات موجود تھے اور عرصے سے جماعت کی ضروریات پوری کر رہے تھے، پیغام بھیجا کے اب سکون کے ساتھ کام کرنے کا وقت نہیں ہے۔ سریکفت ہو کر میدان میں آجانا چاہیتے۔ وہاں سے جواب آیا کہ جب تک کسی آزاد حکومت کی پشت پناہی اور امداد حاصل نہ ہوگی ہماری شجاعت اور جان بازی بے کار ہے۔ اس لیے آپ کسی حکومت کی امداد اور پشت پناہی حاصل کرنے کا انتظام کیجئے اور آپ خود یہاں تشریف لے آئیے۔

مجاہدین میں جاں بازی اور جگہ کاری کا جذبہ بے انتہا تھا، لیکن انھیں کسی حکومت کی امداد حاصل نہ تھی، کوئی ملک ان کا پشت پناہ نہ تھا ہندوستان سے حضرت شیخ الہند ان کی مالی امداد کے فرائض بھی انجام دیتے تھے یا ملک کے دوسرے حضوروں سے علماء اور اہل دل افرادی اور رخفیہ طور پر

پہنچاتے تھے۔ لیکن یہ سب امداد اور چندے بھی ضرورت کو پورا نہ کر سکتے تھے  
مجاہد ہر جان توڑ کر رہتے تھے لیکن کھانے کا سامان ختم ہو جاتا تو انھیں مورچہ چھوڑنا  
کر رسد کے لیے دوڑ درانہ گاؤں میں جان پڑتا کارتوس ختم ہو جاتے تو ان کے  
حصار کے لیے انھیں مورچہ چھوڑنا پڑتا ان حالات میں بڑا لذی حکومت پر کوئی کاری  
ضرب نہ لگاتی جا سکتی تھی حضرت شیخ الہند نے ان تمام بالوں کا اندازہ کر کے مولانا  
عبداللہ بن حنبل کو افغانستان بھیجا تاکہ وہ افغانستان کی طرف سے حملہ کرنے کی سعی کریں  
اور خود مجاز جانے، ترکی زعماء سے ملاقات کرنے اور مجاہدین کے مرکز کا کوئی  
مستقل بندوبست کر کے مجاہدین کے مرکز یا یاغستان پہنچ جلنے  
کا منصوبہ تیار کیا۔ اسی زمانے میں بریش حکومت نے ایسے تمام افراد کو گرفتار  
کر لیئے کہ فیصلہ کیا جن سے انھیں غیر مشروط تعاون و امداد اور ان کی  
پالیسی کی عمل حیات کے بھائے مخالفت اور بریش حکومت کی پریشانیوں میں  
اضافہ کرنے، کمزوریوں سے فائدہ اٹھانے اور ملک میں انتشار کھیلانے کا  
خطرہ تھا۔ یہ صورت حال حضرت شیخ الہندؒ کے لیے بڑی تشویشیں تھیں اور  
اگر وہ گرفتار ہو جاتے تو سارے منصوبے پر پانی پھر جاتا۔

مولانا غلام رسول ہر صاحب تکھیں  
حضرت شیخ الہندؒ کی مجاز روانی | سر مولانا ابوالحکام آزاد نے انھیں ایک مرتبہ تیار کر

”ہندوستان میں گرفتاریاں شروع ہو گئیں تو مولانا محمد حسن کو

تشویش پیدا ہوئی اک کہیں بیٹھنے بھٹکائے گرفتار نہ ہو جائیں۔

ان کے نزدیک کام کا ساز مگار زمانہ آگیا تھا اور وہ چاہتے  
تھے کہ ہر اقتدار کے لیے آزاد رہیں۔ چنانچہ انہوں نے مجھے  
ابوالکلام آزاد کو بلا بھیجا۔ دھلی میں ملاقات ہوتی، دیر  
تک معلمانے کے مختلف پہلوؤں پر گفتگو ہوتی رہی میری  
(مولانا آزاد کی) قطعی راتے یہ تھی کہ باہر نہ جانا چاہتے۔  
اور یہیں رہ کر اپنا کام جاری رکھنا چاہتے۔ اگر اس  
اثنا میں گرفتاری کی منازل آجائے تو اسے قبول کئے  
بغیر چارہ نہ ہو گا۔ مجھے بخوبی علم تھا کہ باہر جا کر کچھ نہ ہو سکے گا اور  
دوسرے ملک میں معطل بیٹھا رہنا بہتر تھا لیکن مولانا محمود حسن  
نے یہی مناسب سمجھا کہ پہلے جماز جائیں پھر ترکوں سے بلوظ فیض  
پیدا کر کے ایران و افغانستان کے راستے یا گستان پہنچ جائیں جسے  
وہ آزادی کے لیے تام سر گریبوں کا مرکز بنانا چاہتے تھے یہ

حضرت شیخ الہند اپنے منصوبے کے مطابق جماز کے لیے روانہ ہوتے ادھر  
ان کی گرفتاری کا وارنٹ نکلا مبین پولیس کو تار کے ذریعے گرفتاری کا حکم پہنچا مگر  
عقیدت مندوں کے بحوم اور خلقت کے اذدحام کی وجہ سے پولیس انہیں  
گرفتار کرنے سے قادر رہی پھر جہاں کے کپتان کو تار دیا گیا مگر جہاں پر یہ تار

اس وقت موصول ہوا جب حضرت شیخ الہند جنریہ مسعودی قرنطینہ کے یے اتر چکے تھے اور اس طرح اس دنہ بھی آپ گرفتاری سے بال بال بچ گئے اور بجزیت کم معلمہ پہنچ گئے۔

کہ معظیر کے گورنر غالب پاشا تھے جو حضرت شیخ الہند سے پہلے سے ماقف تھے۔ آپ نے ان سے ملاقات کی اور اپنے منصبے سے انھیں آگاہ کیا۔ غالب پاشا نے ہر طرح آپ کی امداد اور آپ سے تعاون کا یقین دلایا اور اس سلسلے میں آپ کو کئی تحریریں دیں۔ ایک تحریر مسلمان ہند کے نام تھی جس میں کہا گیا تھا کہ تمام منہ و ساینوں کو آزادی کا مل پر آمادہ ہو جانا چاہیتے۔ اور اپنی جدوجہد کو تیر کرنا چاہیتے مصلح کیے کافر نہ منعقد ہو گی تو اس میں آزادی ہند کی حیات کریں گے یہی دو شہر تحریر ہے جو تاریخ میں ” غالب نامہ“ کے نام سے مشہور ہے ایک دوسری تاریخ گورنر مدینہ بصری پاشا کے نام تھی۔ اس میں کہا گیا تھا کہ مولانا محمود حسن کو استنبول تک بحفاظت پہنچانے اور انور پاشا اور جمال پاشا سے ان کی ملاقات کا بندوبست کرایا جاتے۔ تیسرا تحریر غازی انور پاشا وزیر جریہ ترکیہ کے نام تھی۔ اس میں حضرت شیخ الہند کے نام کے بعد ان کے منصبے میں امداد دینے کی سفارش کی گئی تھی۔

حضرت شیخ الہند یہ تحریریں کے

**غازی انور پاشا سے ملاقات** کر دینے منورہ تشریف لاتے ہن اتفاق سے غازی انور پاشا بھی وہاں پہنچ گئے اور اس طرح ان دونوں ترکی زعماء سے آپ کے

ملاتات میں منورہ ہی میں ہو گئی۔ انور پاشا بھی آپ کی شہرت سن چکے تھے جب آپ نے انھیں اپنا منصبوبہ بتایا تو وہ نہایت درجہ خوش ہوئے امداد کا وعدہ فرمایا اور چند تحریریں لکھ کر دیں جن میں آزاد قبائل کو مجاہدین کا ساتھ دینے اور انگریزوں کے خلاف اپنی کارروائیوں کو تیزی کر دینے کی ہدایت تھی نیز آزاد قبائل کو امداد کا اطمینان دلایا گیا تھا۔

یا غستان پہنچنے کا مسئلہ | اب سب سے اہم مسئلہ یہ تھا کہ حضرت شیخ الہند یا غستان پہنچنے کا مسئلہ یا غستان کس طرح پہنچیں۔ ایران کا راستہ وہاں انگریز فوجوں کے پیچے جانے کی وجہ سے بالکل بند ہو گیا تھا۔ بحری راستے سے ہندوستان ہو کر آزاد قبائل جانا آپ مناسب خیال نہ فرماتے تھے۔ آخر انور پاشا اور جمال پاشا کے مشورے سے یہ طے پایا کہ امداد، بندے کاروں، ہوتے ہوئے آزاد قبائل تک پہنچا جائے لیکن ترکی زعماً اس سلسلے میں آپ کی کوئی مدد کرنے سے معذور رکھتے۔

شریف حسین کی بغاوت | ان امور خاصہ کی انجام دہی کے بعد آپ دوبارہ مکہ معظمه کے لیے روانہ ہوئے خیال تھا کہ غالب پاشا سے ملاقات کے بعد منزل مقصود کی طرف روانہ ہوں گے۔ غالب پاشا اس وقت طائف میں تھے۔ آپ طائف تشریف لے گئے لیکن قدرت کو منظور نہ تھا کہ سفر جہا دشروع ہو وہ آپ کے سامنے ایک اور میدان سعادت کھولنا پا ہتی تھی۔ چنانچہ اسی کے اسباب بھی پیدا ہوتے چلے گئے۔ آپ کا مشتری میان ایک مفتی کی حیثیتی لے کر حیلاً گیا اور دوسری کسی سواری کا انتظام نہ ہو سکا۔

ابھی چند دن ہی گزرے تھے کہ شریف حسین نے انگریزوں کی مدد سے ترکوں کے خلاف بغاوت کر دی اور حالات کا نقشہ یکسر ملٹی گیا۔ اس طرح ۲۰ ربیع <sup>۱۳۳۳ھ</sup> سے لے کر ۲۰ ربیع <sup>۱۳۳۴ھ</sup> تک طائف سے نکلنا ممکن ہو گیا۔ ارشوال کو حضرت شیخ الہند کے مفظہ تشریف لائے یہاں سے جدہ تشریف لے گئے وہاں سے پھر کم مفظہ تشریف لائے۔

یہاں خان پہاڑ مبارک علی اور نگ آبادی نے ترکوں کی تکفیر کا فتویٰ | انگریزوں کے ایسا پر ترکوں کی تکفیر اور شریف حسین کی بغاوت کے جواز میں ایک فتویٰ تیار کر رکھا تھا جس پر علمائے وقت نے دستخط بھی شریت فرمادیئے تھے حضرت شیخ الہند کے سامنے یہ فتویٰ پیش ہوا تو آپ نے اس کی تصویب و تصدیق سے انکار کر دیا۔ اس پیغمبر نے شریف اور اس کے حامیوں کو سخت مشتعل کر دیا۔

مولانا عبید اللہ سندھی افغانستان پہنچنے کے بعد اپنے مشن کی رشیقی رومال | تکمیل میں مصروف ہو گئے تھے۔ انہوں نے وہاں ہندستان کی آزاد عارضی حکومت قائم کی جسے افغانستان کی حکومت نے تسیلم کر کے اس سے معاہدہ کر لیا، وہرے ملکوں میں بھی اس کی سفارتیں بھیجنے کا انتظام کیا گیا تاکہ وہ بھی اسے تسیلم کر کے اس کی اخلاقی و مادی مدد کریں۔ مولانا سندھی نے ان تمام حالات کو ایک رومال پر رشیم سے کاڑھ کر ایک معتمد شخص مسمی عبد الحق کے ہاتھ حضرت شیخ الہند کی تحریک کے ایک خاص رکن شیخ عبد الرحیم کو سندھ بھجوایا تاکہ وہ اسے خود یا کسی قابل اعتماد شخص کے ذریعے آپ کو جائز

میں پہنچا دیں لیکن وہ خط (رومال) شیخ عبد الرحیم تک پہنچنے کے بجائے عبد الحق کے مریب خان بہا در رب نواز خاں (ملتان) کے ہاتھ میں پہنچ گیا جس نے اسے انگریز گورنر کی خدمت میں پیش کر دیا اور اسے وملت کی آزادی اور بھی خواہی پر انگریزی خوشنودی کو ترجیح دی۔

**شیخ الہند کی گرفتاری** | اس رومال کا حکومت کے ہاتھ لگنا تھا کہ ہندستان بھر میں گرفتاریوں اور قید و بند اور تحقیق و تفیش کا ایک اور لامتناہی سلسلہ شروع ہو گیا۔ تاریخ میں یہ کوشش ریشمی خطوط یا ریشمی رومال کی تحریک کے نام سے موسوم ہے۔ اب حکومت کو اپنی اس کو تاہی کا احساس ہوا کہ اس نے مولانا محمود محسن کو گرفتار نہ کر کے کتنی بڑی غلطی کی ہے لیکن حجاز میں شریف مکہ کی بغاوت کی کامیابی کے بعد انگریزوں کو بجا طور پر توقع تھی کہ آپ اب بھی اس کی دسترس سے باہر نہیں ہیں۔ غالب نامہ کی اشاعت سے برٹش حکومت بوکھلائی ہوئی تھی۔ اس کے بعد انور پاشا کی تحریر برٹش حکومت کے علم میں آئی اور اسے پکڑ لینے کی اہتمامی کوشش کے باوجود اسے تاکمی کامنہ دیکھنا پڑا تو حکومت حواس باختہ ہو گئی اور اس نے طے کر دیا کہ حضرت شیخ الہند کو بھر صورت گرفتار کر لینا چاہیے اس کے بغیر حالات پر قابو نہیں پایا جا سکتا چنانچہ شریف حسین کو حکم بھیجا کر وہ آپ کو گرفتار کر کے انگریزوں کے حوالے کر دے۔ شریف نے نہایت فرمابرداری کے ساتھ اس حکم کی تعمیل کی۔ آپ کو اور آپ کے رفقاء مولانا

حسین احمد عرنی، مولانا عزیزی گل، مولانا حکیم نصرت حسین اور مولانا جدیل محمد کو گرفتار کر کے انگریزوں کے حوالے کر دیا۔

**فروری ۱۹۱۶ء میں آپ کو جزیرہ مالپا پہنچا دیا گیا۔** س اسارت مالپا زمانے آپ نے بڑے مصائب برداشت کیے تکلیفیں اٹھائیں۔ مستقل عوارض میں مبتلا رہے جو با لآخر منش الموت کا سبب بنے لیکن آپ کے پائے استقامت میں لغزش نہ پیدا ہوئی۔ مالپا میں آپ تین سال تک اسیہر رہے۔ مارچ ۱۹۲۱ء میں آپ کی رہائی کا حکم ہوا۔

**ہندوستان والی اور مرض الموت جون ۱۹۲۱ء میں حضرت شیخ الہند** ہندوستان تشریف لائے۔ اگرچہ آپ کی صحت گرچکی تھی لیکن مشاغل ملی کا انہاک آپ کو چین نہ لینے دیتا تھا مولانا سید محمد میاں نے آپ کے دور آخری کا نقشہ نہایت مؤثر الفاظ میں کھینچا ہے۔ لکھتے ہیں:

”حضرت شیخ الہند ہندوستان تشریف لائے تو مرض الموت کا آغاز تھا آپ کو دفع المفاصل کا قدیم سے عارضہ تھا۔ کثرت بول کی شکایت بھی پڑا تھی۔ اس پر مالپا کا سردموس اور تریبی برآں حضرت والا کی شب بیداری اور ریاضت اور قلتِ غذا بایس ہمہ بیرون سالی اور پھر تکوں کی شکست اور اپنی جدوجہد کی ناکامی کا صدمہ۔ ان تمام اسباب کی بنا پر گویا مرض الموت کا سلسلہ مالپا ہی میں شروع ہو گیا تھا پھر تقریباً تین ماہ تک

راستے کی مشقت اور سہند وستان پہنچنے کے بعد خلقت کا ہجوم  
تحریک کی ترقی املاک کی کثرت و غیرہ یہ سب چیزیں اپنے  
مرض کا سبب بنتی رہیں اسے یہ کہ آپ کو دق ہو گئی مگر درحقیقت  
اس شیخ طریقت اور شیخ بیساست کی ہمت و استقلال ہر ایک  
مسلمان بلکہ ہر ایک انسان کے لیے سبق آموز ہے کہ تب  
دق آخری ایسی شیخ ہے چلنا پھرنا تو در کنار بیٹھنا بھی ممکن نہیں  
مگر اس حالت میں تحریک کی قیادت جاری ہے اجلاسوں  
کی شرکت کے لیے سفر ہو رہا ہے، صدارت فرمائی جا رہی  
ہے۔ الغطسہ اللہ عقل دنگ رہ جاتی ہے کہ بستر مرگ  
پر ایک شیخ فانی کا یہ بے پناہ جذبہ علیل۔“ ۱۷

اکتوبر ۱۹۲۱ء کو جامع ملیہ اسلامیہ کے لیے علی گڑھ  
جامع ملیہ کا افتتاح اس حالت میں تشریف لے گئے کہ ڈولی میں پڑ کر  
جلسہ گاہ تک پہنچے تھے چند منٹ بیٹھ کر کبھی خطاب کرنا مشکل تھا، ختصر  
ما خطبہ صدارت تھا، لیکن علامہ شبیر احمد عثمانی رج نے پڑھ کر سنایا تھا۔

ایک تاریخی خطاب اس خطبے کا ایک ایک لفظ آپ کی سیاسی بصیرت،  
ڈرف نگاہی اور ملی بھی خواہی پر دال اور سوزدگی  
ورغیمیت دعوت کا آئینہ دار ہے۔ آپ کے تاریخی الفاظ اسی خطبے کے ہیں۔  
”میں نے اس سر انسانی اور علالت و نقاہت کی حالت

میں آپ کی اس دعوت پر اس لیے بسیک کہا کہ میں اپنی ایک گشیدہ مشارع کو یہاں پانے کا امیدوار ہوں، بہت سے نیک بندے ہیں جن کے چہرے پر نماز کا نور اور ذکر اللہ کی روشنی جھلک رہی ہے لیکن جب ان سے کہا جاتا ہے کہ خدا را جلد اٹھواد اس امت موبوڑ کو کفار کے نزدے سے بچاؤ تو ان کے دلوں پر خوف دہراں طاری ہو جاتا ہے۔

خدا کا ہنپیں بلکہ چند تاپاک ہستیوں کا اور ان کے سامان حرب و ضرب کا یہ لئے

مملتِ اسلامیہ ہندیہ کی تاریخ میں حضرت شیخ دل سوزی مملت کے یہ الفاظ سونے کے حروف سے نکھلے جائیں۔

قابل ہیں۔ آپ نے فرمایا:

«اے نونہالان وطن! جب میں نے دیکھا کہ میرے اس درد کے غم خوار جس میں میری ٹپیاں ٹکھلی جا رہی ہیں، مدرسوں اور خانقاہوں میں کم اور اسکو لوں اور کالجوں میں زیادہ ہیں، تو میں نے اور میرے چند مخلص احباب نے ایک قدم علی گڑھ کی طرف بڑھایا اور اس طرح دو تاریخی مقاموں دیوبند اور علی گڑھ کا رشتہ جوڑا۔» ۲

۲۰ علامے حق (حصہ اول)، مولانا سید محمد میاں کتب خانہ فخر پر مراد آباد، ص۔

۲۱ ص۔

حضرت شیخ الہندؒ کی فراست | وفات سے صرف ایک ہفتہ قبل  
 دہلی میں جمیعت علماء ہند کا دوسرा  
 سالانہ اجتماع حضرت شیخ الہند کی صدارت میں ہوا تھا۔ اس اجتماع کا سب  
 اہم مسئلہ انتخاب امیر الہند کا تھا۔ آپ اس کے لیے حد درجہ بے چین تھے کہ یہ  
 انتخاب اسی موقع پر کر لیا جائے۔ مولانا عبد الصمد رحمانی صاحب تکھتے ہیں : -

وہ لوگ جو اس میں شریک تھے، جانتے ہیں کہ اس  
 وقت حضرت شیخ الہند ایسے ناساز تھے کہ حیات کے بالکل  
 آخری دور سے گذر رہے تھے، نقل و حرکت کی بالکل طاقت نہ  
 تھی لیکن باوجود اس کے ان کو اصرار تھا کہ اس نمائندہ اجتماع  
 میں جب کہ تمام اسلامی ہند کے ذمہ دار اور ارباب حل و عقد  
 جیں ہیں، امیر الہند کا انتخاب کر لیا جائے اور میری چار پانی کو  
 اٹھا کر جلسہ گاہ میں لے جایا جائے۔ پہلا شخص میں ہوں گا جو  
 اس امیر کے ہاتھ پر بیعت کرے گا مگر زد اکت حال کو دیکھ کر  
 طبیب و ڈاکٹر اور خدام مخلصین کی اس وقت رائے ہوئی  
 کہ حضرت شیخ الہند کو اس وقت تکلیف نہ دی جائے اور  
 اس مسئلہ کو حضرت شیخ الہند کی صحت پر اٹھا کر رکھا جائے  
 تاکہ پورے اٹھیان اور الشرح صدر کے ساتھ اس کو علی<sup>۱</sup>  
 میں لایا جائے ॥ تھ

اس وقت حضرت شیخ الہند کو اضطراب کے حقیقی سبب کو کوئی شخص نہیں بھہ سکا۔ لیکن اس وقت انتخاب امیر کے التوار و تعلوی سے جو الحصین اور رکاٹیں اس مسئلہ میں پیدا ہوئیں، اس سے حضرت شیخ الہند کے اضطراب و یچینی کے حقیقی سبب کو سمجھا جا سکتا ہے۔ آپ کی فراست اور بصیرت ایمانی اس حقیقت کو دیکھ رہی تھی کہ جس آسانی کے ساتھ اس وقت یہ مسئلہ بلاکسی اختلاف کے طے پاسکتا تھا، بعد میں ممکن نہ ہو گا، آپ جانتے تھے کہ یہ مسئلہ قواعد و ضوابط کا پابند نہیں کیا جا سکتا بلکہ عمل و اقدام کا تسامی ہے بعد کے حالات نے ثابت کر دیا کہ حضرت شیخ الہند کی بے چینی درست تھی۔ آپ کے انتقال کے بعد خود اباب دیو بند و دو گروہوں میں بٹ گئے۔ ایک مخصوص طبقہ مصالح وقت اور اپنی دات کو ملی مقادیت میں نظر اندازنا کر سکا علمائے فرنگی محل جو ملی معاملات میں دیوبند اور جمیعت علمائے ہند سے نہ صرف قریب بلکہ ان کے شرکیت ہے تھے وہاں کا مخصوص جماعت کے نقطہ نظر سے سوچنے لگے اور علمائے بدلیوں جو دیوبند کے مقابلے میں فرنگی محل سے ذہنی قرب رکھتے تھے وہ نظم جماعت اور امارت شرعیہ کے ایک ایسے نظام کے بارے میں سوچنے لگے جس میں مرکزیت اور مرجعیت انھیں حاصل ہے۔ غرضیکہ حضرت شیخ الہند کے انتقال سے ہندوستان کی اسلامی قوتیں فرادی و متشتت ہو گئیں اور نظم جماعت کے اسلامی تصور کی حقیقت افتراق و اختلاف میں گم ہو گئی۔

دہلی میں جمیعت علمائے ہند کا مذکورہ سالانہ جلسہ

جو آپ کی صدارت میں ہوا تھا۔ اس میں بقول

وقات حسرت آیات

مولانا سید محمد بیال صاحب اس حالت میں شرکت فرمائی تھی  
 ”بیماری اور نقاہت کی وجہ سے ایشیخ پر تھوڑی دیر مبیضنا بھی  
 دشوار تھا، خطبہ صدارت لکھا ہوا تھا اور کسی اور نے پڑھ کر  
 سنایا تھا اسی زمانے میں جامعہ ملیہ سلامیہ دہلی کا سٹگ بنیا  
 آپ کے مبارک ہاتھوں سے رکھا گیا۔“

ابھی دہلی ہی میں اپنے مرید باصفا ڈاکٹر فتح احمد الفشاری کے مکان پر قیم  
 اور انھیں کے زیر علاج تھے کہ پیامِ اجل آپ پہنچا۔ ۳۰ نومبر ۱۹۲۷ء کو آپ اس  
 جہانی فانی سے حیل عالم جاودا تی ہوئے اور مسلمان اس روح عظیم مقدس کے  
 وجود گرامی اور اس کی رہنمائی سے ہمیشہ کے لیے محروم ہو گئے۔

اعتراف عظمت | حضرت شیخ الہند کے سیاسی مرتبے اور آپ کی سیاسی بیان  
 اور خدمت کا اعتراف ملک اور بیرون ملک کے  
 اکابر نے کیا ہے۔ ان تمام اعترافات کا احاطہ تو ممکن نہیں صرف چند پر  
 اکتفا کیا جاتا ہے۔

امیر امان الدخان نے افغانستان کی پارلیمنٹ میں تقریب کرتے ہوئے کہا:  
 ”محمد بن ایک نور ہے جس کی رشی میں ہم بہت کچھ دیکھ سکتے ہیں؛“  
 جمال پاشا نے چجاز میں آپ سے ملاقات اور گفتگو کے بعد کہا تھا:  
 ”ان مختصر سی ہڈیوں میں کس قدر دین اور سیاست بھری ہوئی  
 ہے اس کا اندازہ کرنا آسان نہیں؟“

برطانوی حکومت کے ایک نہایت ذمہ دار رکن مسٹر جیمز میٹن گورنر

یوپی نے کہا تھا۔

”اگر محمود حسن کو جلا کر راکھ بھی کر دیا جائے تو اس کی راکھ بھی انگریزوں سے کٹرا کر گزورے گی“

اس تمام سیاسی بصیرت اور ملی خدمات کی ساتھ دینی حیثیت سے آپ کا وجود گرامی علم و فضل، تقویٰ و خشیت الہی، اخلاق و لہبیت، قرآن و حدیث میں درگ و بصیرت، مجتہد انہ شان میں صحابہ و تابعین کرام اور علمائے سلف کی یاد دلاتا تھا۔

عازم وقت ۱۹۱۳ء میں جب مولانا ابوالکلام آنادلہ نے ہندوستان میں نظم جماعت کے قیام کی تحریک شروع کی اور منصب ریاست کے بیے انھیں ایک ایسے عازم وقت کی تلاش ہوئی جس کا علم مشکوٰۃ نبوت سے ماخوذ ہو، جس کا قدم مہماز نبوت پر استوار ہو جس کے قلب پر اللہ تعالیٰ حکمت و رسالت کے تمام اسرار غوامیں اور معالجہ اقوام اور طبیابت عہد و ایام کے تمام سرائر و خفایا اس طرح کھول دے کہ وہ صرف ایک صحیفہ کتاب و سنت اپنے ہاتھ میں لے کر دنیا کی ساری مشکلوں کا حل اور ارداع و قلوب کی ساری بیماریوں کی شفا کا اعلان کر دے تو دورہ آخر کے افاضل و اکابر علماء میں مرت حضرت شیخ الہندؒ کی خطیم و مقدس روح تھی جو مولانا آزاد کے نزدیک امنصب کی اہل اور اس معیار پر پوری اترتی تھی۔ مولانا آزاد نے آپ کی اسلامی غیرت، ملی حیثت، حق پرستی اور عزیمت دعوت کا نہایت شاندار الفاظ میں اعتراف کیا ہے جویں علمائے ہند کے اجلاس لاہور ۱۹۲۱ء کے خطبہ صدارت

حریری میں تمہیدی مباحثت کے بعد فرماتے ہیں :-

### عظمت اسلاف کی آخری یادگار اس تمہید بیان

آمادہ تھا کہ مقاصد و مطالب کا سفر شروع کر دوں لیکن اچانک ایک غلیجن حادثے کی یاد نے میرے قدم روک دیے آپ کی اس جمعیت کا گزشتہ اجلاس مجمع علمائے ہند کے جس بزرگ و محترم وجود کی رہنمائی و صدارت میں منعقد ہوا تھا آج وہ ہم میں نظر نہیں آتا اور اس کی موجودگی کی پرتوں سے محروم ہو گئے ہیں میرا اشارہ حضرت مولانا محمد حسن رحمۃ اللہ علیہ کی ذات گرامی کی جانب ہے اور میں یقین کرتا ہوں کہ آج آپ میں سے ہر فرد کو ان کی یاد دعوت غم دے رہی ہوگی۔ ان کی وفات بلاشک ایک قومی ماتم ہے اور ہم سب کو ان کی یاد کی عزت میں چند لمحوں کے لیے رک جانا چاہیے ॥

مولانا مرحوم ہندوستان کے گزشتہ دور کے علماء کی آخری یادگار تھے ان کی زندگی اس دور حرام و فقدان میں علمائے حق کے اوصاف و خصائص کا بہترین نمونہ تھی۔ ان کا آخری زمانہ جن اعمال حق میں بس رہوا وہ علمائے ہند کی تاریخ میں ہمیشہ یادگار رہیں گے۔ ستر سس کی عمر میں جب ان کا قدان کے دل کی طرح

اللہ کے آگے بھاک چکا تھا یعنی جوارِ حرم میں گرفتاری کیے گئے اور کامل  
تین سال تک جزیرہ مالٹا میں نظر بند رہے یہ مصیبت اخیں  
صرف اس لیے برداشت کرنی پڑی کہ اسلام اور ملت اسلام کی  
تباهی و بربادی پر ان کا خدا پرست دل صبر نہ کر سکا اور انہوں نے  
اعدائے حق کی مرضات و ہبہ اکی تسلیم و اطاعت سے مذاہ وار انکار کر دیا۔  
فی الحقيقة انہوں نے علمائے حق و سلف کی سنت زندہ کر دی اور  
علمائے ہند کے لیے اپنی سنت حستیا و گارچھوڑ گئے۔ وہ اگرچہ اب ہم میں  
موجود نہیں ہیں لیکن ان کی روحِ عمل موجود ہے اور اس کے لیے جسم کی طرح  
موت نہیں۔

باب ششم

# خلفاء مجاز

## مولانا عبد القادر قصوی

اس جماعت کے بزرگوں میں کچھ پہلے آئے۔ انہوں نے زمین ہوا کی۔ کچھ ان کے بعد انہوں نے اس میں علم و عرفان کی تحریکی کی اور کچھ آخر میں آتے۔ انہوں نے اس مزروعہ دین کی آپیاری اور اس کی حفاظت کا فرضہ انجام دیا۔ لیکن تقدم و تمازج کے باوجود اخلاق اپنے اسلاف کرام سے علم و تقویٰ اخلاق صن عمل اور ایثار جان و مال میں کم تر نہ تھے۔ ان کے اخلاق و عمل اور علم و عرفان کا پیمانہ بھی آنا ہی بلند و ارجمند تھا جتنا کہ اسلاف کے حصے میں آیا تھا۔

وہ تمام اسلاف سے اختلاف تک درحقیقت ایک ہی سلسلہ النہب کی نسل کریں اور ابرینیاں کے قطروں تھے جو اسلام کے صدقہ تعلیم و تربیت میں جگہ پاک موقی بن گئے تھے۔ ان کے لیے اول و آخر اور تقدم و تمازج کی بیٹ لا حاصل ہے۔

مولانا عبد القادر علامے حق کے اسی مقدس گرد سے تعلق رکھتے تھے۔ وہ اسی سلسلہ النہب کی ایک کڑی تھے جس نے دوسرے سے پہ جگہ پائی تھی۔ وہ ابرینیاں کا ایک قطرہ تھے جس کی قیمت موتی بنانا تھا تھا۔ آپ انہیں آخر اسلاف کہیے کہ ان کا تعلق دوسرے آخر سے تھا لیکن وہ ایسے آخر اسلاف تھے جو

اسلاف، کے لیے باعثِ افتخار ہوتے ہیں۔ وہ سلسلے کی آخری کڑی تھے لیکن ان کی تعلیم و تربیت وہی اور اصلاح و تبلیغ اسلامی سے سلسلے کی جو دوسری کڑیاں ڈھلی ہیں۔ ان کے لیے ان کا وجوہ و ربط و تسلسل کا باعث ہے اگر یہ کڑیاں نہ ہوتیں تو زنجیر مکمل نہ ہوتی۔ وہ بارش کا آخری قطرہ تھے لیکن مسلمانوں کے سلسلے اعلیٰ و تربیت کی شادابی اور بالیگ کا اختصار اسی پر تھا۔

ان کے خاندان کے بارے میں یہیں کوئی علم نہیں۔ یہ خاندان کون ساتھا کہاں سے آیا، کب آیا؛ لیکن خاندان کے افراد کی سلسلہ و شہادت سے اندازہ ہوتا ہے وہ ہندی انسل ہرگز نہ تھا کہیں باہر ہجی سے کسی زمانے میں آیا تھا۔ لاہور کی تحصیل قصور نے اس خاندان کے قیام و سکونت سے شرف پایا۔ قصور میں یہ خاندان اپنی عزت و وجہت کے لیے مشہور تھا۔ بیسیوں صدی کی دوسری دنائی میں مولانا عبدالقدار صاحب مطلعِ سیاست پر نووار ہوئے اور اس شان کے ساتھ کوئی دنیا اُن کی فراست و تدبیر اور شخصیت کی زنگیوں اور سیرت کی دل رہائیوں کے نظارے میں محو ہو گئی۔ ان کی ذات نہ صرف لوگوں کی نظر و توجہ کا مرکز تھی بلکہ عقیدت و ارادت کا مرکز بھی تھی۔ وہ تقریباً ربع صدی تک اسلامی ہند کی سیاسی و دینی رہنمائی کے منصب پر فائز رہے۔ تحریک جماد سلسلے کی وہ نہایت اہم شخصیت تھے۔ مجاہدین چمقلند کی امداد کے نظام میں وہ پنجاب میں مرکزیت کے حامل تھے۔ ۱۹۲۰ء میں تحریک بھرت کے نظارے میں بیعت کے لیے وہ مولانا آزاد کی جانب سے مأوفون و ماسور تھے۔ وہ بلا تھیں مذہب و ملت پنجاب کے ہر طبقہ رخیاں میں عزت و اخراج کی نظر سے دیکھے

بُلّتے تھے۔ پنجاب خلافت کمیٹی کے وہ صدور تھے۔ پنجاب پر انشل کا گھر  
 کمیٹی کے بھی وہ مدت تک صدر رہے تھے اور جب تک وہ اپنی صحت کی  
 بناء پر کنارہ کش نہیں ہوئے، آں انڈیا کا انگریز کی درکانگ کمیٹی کے ممبر جسی تھے۔  
 ۱۹۳۶ء میں کراچی کا انگریز کے موقع پر وہ اس ذمہ داری سے سپک دو شش  
 ہو گئے اور اپنی جگہ ڈاکٹر محمد عالم کو ممبر بنوادیا تھا۔ پھر جب صوت زیادہ خراب  
 ہونے لگی تو سیاست سے بھی کنارہ کشی اختیار کر لی تھی۔ مرکزی خلافت کمیٹی  
 کی مجلس عاملہ کے بھی وہ ممبر تھے۔ ہر مکتبہ نکد اور ہر طبقہ ریخال کے لوگوں کو  
 ان پر اختیار تھا اور لقین رکھتے تھے کہ ان کی شخصیت ذاتی اشراط سے بلند  
 اور وہ کوئی قدم لے کے مفاد کے خلاف نہیں اٹھا سکتے۔ بقول  
 شورش کاشمیری:

”وہ ایسا نفس اور ایسا رذالت کا ایک قابل عزت نہ تھے۔  
 ان کی فراست معروف اور دیانت ہر کو وہ میں شک و شبہ سے بلند  
 رہی۔ مولانا نصراللہ خاں عزیز نے ان کے بارے میں لکھا ہے کہ ان کا گھر ان  
 اس سلسلہ جماؤ کی ایک کڑی تھا جس کا تعلق چر قند کے مجاہدین سے تھا۔  
 مجاہدین ہندستان آتے جاتے ان کے یہاں قیام کرتے تھے اور ان کی  
 لعلی اعانت مولانا ہسی کے قو سط سے مرکزی مجاہدین میں پہنچتی تھی۔ مولانا  
 نصراللہ خاں عزیزان کے فہم و تدبیر ان کے خلاص اور دیانت ان کے سیاسی مقام

لہ ہفتہ روزہ چنان لاہور ۱۹۴۵ء کا یہ ایک تراشہ ہے جس کی تاریخ جلد بندی میں کٹ گئی ہے۔

ادب مولانا آزاد سے ان کے تعلق اور مولانا کے ان پر اعتماد کے بارے میں لکھتے ہیں :-

میں پنجاب خلافت کیسیٰ کے وہ صدر تھے اور مرکزی مجلس خلافت میں ان کو بلند مقام حاصل تھا ان کی معاملہ فہمی، تدبیر اور علم و دانش ہر طبقے میں مسلم تھی خود مولانا ابوالکلام آزاد جو اپنے وقت کے عبقري سیاست دان تھے، ان سے بلے حد متاثر تھے اور ہر معاملے میں ان سے مشورہ کرتے تھے۔ بحیری خلافت کے زمانے میں بھی ان کا تعلق تحریک مجاہدین سے تھا۔ اس کا علم مجھے ایک روز پنجاب خلافت کیسیٰ کے اجلاس میں ہوا۔ خلافت کیسیٰ کے حسابات پیش ہو رہے تھے ان میں کتنی ہزار کی ایک رقم رہ طبیر پس درج تھی مگر اس کی رسید موجود نہیں تھی۔ بعض ارکان نے اس پر اعتراض کیا اور اس کا مصرف معلوم کرنے پر اصرار کیا اس پر سکرٹری نے مولانا کی طرف رجوع کیا اور انہوں نے بتایا کہ یہ رقم مجاہدین کو دی گئی ہے اور سب لوگ مطمین ہو گئے تھے۔

مولانا غلام رسول ہرنے ان کے انتقال پر ایک نہایت شامدار مقالہ لکھا اور اس زمانے میں ان سے سیاسی اختلافات کے باوجود ان کے ایثار اور ان کی دیانت کے بارے میں لکھتے ہیں۔

وہ قومی خدمت کے میدان میں آتے تھے تو اللہ کے فضل سے  
 ماڈی وسائل کے نقطہ نگاہ سے یہ ہر طرح فائع الہال تھے۔  
 جب تک ان کی صحت لوگوں کے لیے مساعدہ رہی وہ اپنے  
 ویسیع وسائل کو بے توقف قوم و ملت کی خدمت میں اٹھاتے  
 رہے۔ انہوں نے قومی کاموں کے سلسلے میں ہزاروں میل کے  
 سفر کیے لیکن جب حد تک ہمیں معلوم ہے کبھی کسی قومی سرگاتے  
 پر ایک جتہ کا بوجھ بھی نہ دالا۔ بلکہ وہ جب خلافت کے دفتریں  
 بیٹھ کر کوئی ذاتی خط لکھتے تھے تو اس کے لیے کافی ملک  
 اور لفاف تک اپنی جیب سے نگاتے تھے لہ  
 اسی موقع پر ایک اور شذرے میں ان کے اخلاص، ایشان، تبر  
 اور مسلمانوں کی فلاح و بہپود کے لیے ان کی بیچینیوں کا ان الفاظ میں  
 تذکرہ کیا ہے:

”مولانا عبد القادر قصوری مرحوم نے سالہاں  
 تک کانگریس کی خدمت کی اور پنجاب پر اونشن کانگریس  
 کیسٹی کے صدر بھی رہے۔ بلا غوف تردید کہا جا سکتا ہے  
 کہ پنجاب میں کانگریس کو ان سے زیادہ مخلص، صاحب  
 ایشان اور بے غرض رہنما آج تک نہیں ملا۔۔۔۔۔ مرحوم مبغفور  
 کی عظمت اخباروں کے شذروں یا

افتتاحیوں کی محتاج نہ تھی۔ وہ جس مسلک کو اچھا سمجھتے تھے بے باکانہ اس پر کاربند رہے۔

ان کے محاسن کا کوئی حق شناس انکار نہیں کر سکتا وہ حدود جو ایشارہ پیشیہ غیور بہادر اور مدرس تھے سینکڑوں ہزاروں کارکن قومی مزدوں سے اپنے مصارف وصول کرتے رہے اور یہ کوئی گناہ نہیں تھا۔ لیکن مولانا مرحوم نے اپنی ساری زندگی میں ایک جبکہ بھی نہ لیا۔ قومی کاموں کے سلسلے میں سارے مصارف خود بروادشت کرتے رہے۔ انہوں نے اسلام اور مسلمانوں کی بہت سی خدمات انجام دیں۔ اگرچہ نہروں پورٹ کے وقت ان کا مسلک ہمارے نزدیک صحیح نہیں رہا تھا۔ تاہم یہ شبہ بھی نہیں ہو سکتا تھا کہ انہیں کوئی ذاتی آرزوادھر لے گئی۔ یہ عرض اخلاف رائے تھا جو نیک نیتی پر مبنی تھا۔ اس کے باوجود کوئی حق شناس آدمی اس حقیقت سے انکار نہیں کر سکتا کہ مولانا نے مرحوم موجو دہ دور میں بے لگ اور بے لوث رہنما فی کا ایک نادر نکونہ تھے اور مسلمانوں کی فلاح و سہبود کی تریپ ہمارے علم کے مطابق ہر دوڑ اور ہر عہد میں ان کی سرگرمی عمل کا مورد و محور رہی حالانکہ بعض حالتوں میں ہمیں بھی ان ساتھ اخلاف رائے کی ضرورت پیش آئی۔

زندگی کے آخری آٹھ دس برس انہوں نے ذکر و عبادت اور کتابوں

کی صحبت میں ابسر کئے۔ ملک کے سیاسی معاشرات میں ان کا انداز فکر دہی تھا جو جماعت اہل حدیث کے دوسرے اکابر کا تھا۔ ان کے تمام تذکرہ نگاروں نے ان کی دین داری، تقویٰ، ایثار، خدمت ملت اور سیاسی و دینی رہنمائی میں ان کے اخلاص اور ان کی بصیرت و فراست کا اعتراف کیا۔ مولانا ہبھاصا جب مرحوم نے اپنے مقامے میں جس کا تذکرہ پھپلی سطروں میں آچکا ہے۔ ان کے علم و فضل، اوصاف و کمالات سیرت، خدمات دینی و ملی کا ہمایت کھلے دل سے اعتراف، و دینی و ملی خدمت کے میلان میں ان کے انتقال سے پیدا ہونے والے مخلکا کا تذکرہ اور ان کی وفات پر ہمایت پر سورز الفاظ میں ماتم کیا ہے۔ لکھتے ہیں۔

ہر انسان کی موت پر اس کے عنیز اور رفیق طبعاً علی قدر  
العلاقت گیری و ماتم کرتے ہیں لیکن ایسے انسان رفیزانہ پیدا  
نہیں ہوتے جن کا ماتم دنیا کے عام روابط عنیز داری سے  
بد رجہا نہ زیادہ دیکھ ہو یا جن کی خالی کرده جگہ کے پر ہونے  
کی اسید قرآن تک پوری ہوتی نظر نہ آئے حضرت عباد قادر  
ایسے ہی نادر الوجود انسان تھے وہ اپنے علم و فضل، اخلاق و طیعت

---

۱۔ تذکرہ نگاروں سے میری مراد مولانا سید سلیمان نددی، مولانا علام سولہبی  
مولانا عبید الجیح رسالک، مولانا فضائلہ خان عزیز، پروفیسر ہری سرور اوسو شرکا شکری ہیں

اور روشن عمل کے اغفار سے سلفیت کا ایک بدیع مرتفع تھے لیکن اس کے ساتھ ساتھ دوسرے حاضر کا کوئی ضروری اور مفید وصف ایسا نہ تھا جس سے وہ بوجہ احسن متصف نہ ہوں۔ پھر ان کی ساری زندگی بہترین قومی، ملی اور ویسی خدمات میں گزری تقویٰ، ایثار اور جہاد فی سبیل اللہ میں انھیں رفیع مرتبہ حاصل تھا۔ وہ ایک قرآنیک ہندوستان کی سیاسی، وطنی، ملی تحریکات میں ایک عالی مرتبہ اور با اثر کرن کی جیتیت میں کارفرما رہے اور اس صوبے میں تو رسوں علی قومی زندگی کا سب سے بڑا مرکز دہی تھے۔ انھوں نے شہرت کی کبھی آرزو نہ کی۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے انھیں ہندوستان گیر شہرت عطا کی۔ وہ دولت کے کبھی خواہاں نہ ہوئے لیکن دولت بھی انہیں بقدر افراط میسر ہی۔۔۔۔۔ ان کی موت ایک ایسے فرد کی موت ہے جو علم و فضل کے گوناگون محسوس کی وجہ سے ایک جماعت کے پر ابر تھا۔ ان کی زندگی کے بہترین لمحات خدمتِ خلق، خدمتِ دین اور خدمتِ وطن میں گزرے اور کسی خدمت، وہ خدمت نہیں ہیں کا طول و عرض ہمارے علم میں بالعموم چند نعروں پا جلوس یا پھولوں کے پاروں یا چند لغوت قریب دنیک محمد دہراتا ہے بلکہ حقیقی، ملکوں، پائیدار اور مستقل اور نتیجہ پر نیز خدمت۔ وہ خدمت جسے ایک عمل پر اور عمل کو کوشش دل خدمت

قرار دے ۱۷

اس مقالے میں ان کے ایشارہ و فی اللہ اور دینی و ملتی کارکنوں کی خدمت گزاری کے بارے میں لکھتے ہیں :

”بیسیوں کارکنوں کے مختلف مصارف پر سوں اپنی جیسے ادا کرتے رہے اور انہا ایسا تھا کہ ان کارکنوں کے سوا کبھی کسی کو اس قسم کی اعانت کا علم نہ ہونے دیا۔ اس حسن عمل، اس تقویٰ اور اس ایشارہ کی شان آج کہاں ملتی ہے؟“ ۱۷  
ان کی خدماتِ ملیٰ کے کئی ایسے پہلو بھی تھے جو بوجہ دنیا پر ظاہر نہیں ہو سکے اور اب ان کی تفصیلات کا مہیا کرنا بھی اگر ناممکن نہیں تو مشکل بہت ہو گیا ہے مثلاً۔“

۱۔ تحریک جہاد اور یافتہ میں اس کے مرکز سے ان کا تعلق اور مجاہدین کی امداد اور اعانت کے لیے ان کی مسامعی جملہ۔

۲۔ تحریک آزادی وطن کے لیے حضرت شیخ العہد مولانا محمود حسن دیوبندی کے الفکاری منصوبے سے ان کا تعلق جس کی تکمیل کے لیے اخنوں نے اپنے نامور بیٹھے مولوی محمد علی کو ہجرت کابل کی ابہازت دی تھی۔

۳۔ مولانا عبداللہ سندھی مرحوم کابل میں جو خدمات انجام دے رہے تھے

اور رفتہ شیخ الحند نے جن ملی متفاہد کے حصول کے لیے حجاز کا سفر اختیار کیا تھا۔ پنجاب میں ان کی تکمیل کی ذمہ داری کی تفصیلات۔ ان کی خدمات کے پہلو ایسے تھے جنہیں ۱۹۴۲ء تک بھی کھول کر بیان کرنے کے لیے حالات سازگار نہ تھے۔ مولانا مہر صاحب مرحوم نے ان سطروں میں اسی طرف اشارہ کیا ہے:

”اُن کی پر عمل زندگی کے یہ اوراق ساری دنیا کے سامنے ہیں لیکن کئی اوراق ایسے بھی ہیں جو اب تک ان کے چند خاص رفیقوں کے سو اکسی کے سامنے نہ آئے اور پُوری ذمہ داری کے سانحہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ اوراق بھی دین و اسلامیت کی بہترین خدمات سے مزین ہیں۔ لیکن ان کی تفصیل کا نریہ موقع ہے اور نہ احوال و ظروف انہیں کھول کر بیان کرنے کے لیے فی الحال سازگار نظر آتے ہیں۔“

اس وقت احوال و ظروف اس کے لیے سازگار نظر آتے تھے کہ ان ویسی و اسلامی خدمات کے تمام پہلوؤں سے پر وہ اٹھایا جاتا۔ لیکن آج ہماری بدقسمتی یہ ہے کہ ان کے وہ چند خاص رفیقی بھی اس دنیا میں موجود نہیں ہیں جو مولانا مرحوم کی خدمات میں کے ان اسرار سے واقف تھے۔ بلاشبہ اگر ہماری جماعت اور اہل قلم قومی بے سی کی شدید عصیت بہنگزی میں ہوتے اور قیام

پاکستان کے بعد توجہ کی جاتی تو وہ صرف مولانا عبدالقدیر یا کسی خاص جماعت کی خدمات کے کچھ پہلو سامنے آتے بلکہ قومی تاریخ کا بہت بڑا سرماہہ فراہم ہو جاتا۔  
وائے ناکامی مبتدا کارروائی جانارہ  
کارروائی کے دل سے احسانِ بیان جانارہ

مولانا ابوالکلام آزاد سے انھیں الملاں کے ابتدائی دور سے تعلق پیدا ہو گیا تھا۔ مولانا نے خود اعتراف کیا ہے کہ اس خاندان نے ان کی دعوت پر اس وقت بیک کہا تھا جب بہت کم لوگ متوجہ ہوئے تھے۔ بقول شورش کاشمیری:  
”انھیں پنجاب میں مولانا آزاد کا نائب سمجھا جاتا تھا۔“

ان کے خاندان سے مولانا کے قریبی روابط کی بناء پر بعض لوگوں کو تو یہ خیال پیدا ہو گیا تھا کہ مولانا کی ان سے رشته داری بھی ہے بلکہ مولانا آزاد سے ان کا رشته تھا اور ایسا رشته تھا جن کے سامنے نسل و خون کے تمام رشته ہیں یہیں یہ رشته خدمتِ حق میں باہم معاونت کا تھا اور یہ رشته زندگی بھر زہرا۔ سید سیمان ندوی، نصراللہ خاں عزیز، شورش کاشمیری، عزیز ہندوی وغیرہم نے مولانا آزاد سے ان کے قریبی روابط اور پنجاب میں مولانا کی بیانات کا تذکرہ کیا ہے۔ خود مولانا آزاد کے ایک رسالہ ”اعلان“ سے تحریک بہرث کے زمانے میں پنجاب میں ان کی جانب سے نظر و بیعت کی اجازت کا پتاقھلتا ہے۔ سید سیمان ندوی نے ان کے انتقال پر ان کی شخصیت و خدمات کا مرقع ان الفاظ میں کھینچا ہے:

”پنجاب کے نامور عالم اور وکیل و مجاہد سیاست مولانا عبدالقدیر  
قصوری عربی کے عالم، دینیات کے فاضل اور انگریزی سے

واقت تھے مولانا ابوالحکام آزاد کے اہل دنیا کی سیاست سے  
ان کو الیسی دل حسپی تھی کہ اس کے لیے انہوں نے بہت کچھ  
ٹھاکر کیا۔ اپنے ایک صاحبزادے کو ایک طرف عالم بنایا اور  
دوسرا طرف کمیرج کا گریجویٹ۔ اسی طرح اپنے دوسرے بیٹے  
کو عربی و انگریزی کی تعلیم دلائی اور دونوں کو مع اپنی زندگی  
کے بہت سے سرماں کے دعوت و تبلیغ اسلام کے کاموں  
کی زندگی کر دیا جن کا سلسلہ ایک زمانے میں مبینی سے لے کر  
مدرس تک جاں کی طرح پھیلا ہوا تھا۔ خلافت کی تحریک میں  
کامیاب وکالت کو خیر باد کر کر قومی و سیاسی تحریکوں میں شامل  
ہو گئے اور اخیر تک اپنے عہد پر قائم رہے۔

”مجاز کے وفد خلافت میں جو ۱۹۲۳ء میں جدہ تک جا  
سکا تھا۔ وہ خاکسار کے ساتھ تھے۔ اگرچہ وفد کی صدارت  
ہر ائمہ نام پر نام تھی مگر ان کے مشورے کے بغیر کوئی قدم  
نہیں اٹھایا جا سکتا تھا۔ جدہ کے نہایت پُر خطر موقوعوں پر بہب  
جان کا خطرہ بھی تھا، وہ برا برہت بڑھاتے رہے۔ مکلا،  
سودان، جدہ اور قاہرہ میں ہر جگہ وہ ساتھ تھے۔“

”مرحوم مسلم حنفی اہل حدیث تھے۔ نہایت وین دار، متواضع“

ملسار، پابند و ضعف، علامہ ابن تیمیہ اور حافظ ابن قیم کی تصانیف کے ڈرے شانست تھے اور انہی کی تحقیقات پر ان کا عمل تھا۔ خلافت ججاز اور کانگریس میں بیش از بیش حصہ لیا اور اس عمر میں بھی جو غالباً اسی کے قریب ہو گئی وہ اپنے چند بات کے لحاظ سے ایسے ہی جوان تھے۔ ادصر سیاست کی عملی تحریکوں سے کارہ کش تھے۔

شورش کا شمیری صاحب نے ان کی شکل اور شماں کا نقشہ ان الفاظ میں کھینچا ہے:

”آخر عمر میں سیاست سے کارہ کش ہو گئے اور تمام وقت یادِ اللہ میں لبر کیا۔ پابندِ صوم و صلوٰۃ بلکہ تجدُّد گزار تھے۔ شرعی صورت، اُجیلی و اڑھی، نکلا ہوا قد، روشن آنکھیں، لبھے میں علم اور زبان میں شرافت۔“

مولانا نصر الدین خاں صاحب عزیز نے نہ صرف ان کے بلکہ ان کے پوچھنے والے خاندان کے سنت سے شفعت اور اس پر عمل کی خوبی کا ذکر کیا ہے لکھتے ہیں:

”مولانا عبد القادر اہل حدیث مسلم کے پابند تھے۔ ان کا سالا گھر ان اہل حدیث مسلم کا نہ صرف معتقد بلکہ اس کی جزویات

نک پختی سے عامل تھا۔ لہ

مولانا قصوری اور ان کے خاندان کی اس خوبی کے بعد دین داری اور تقویٰ کی اور کون سی خوبی رہ جاتی ہے جس کا ذکر کیا جاتے۔ ۱۵ نومبر ۱۹۴۲ء کی شام کو پونے پا پنج بجے لاہور میں اپنی جان جان آفرین سپرد کی۔ بیت کو قصور لے جایا گیا اور وہیں تدفین عمل میں آئی سیدھا۔ کے اندازے کے مطابق انتقال کے وقت ان کی عمر اُٹھی برس کی تھی۔

# مولانا محی الدین قصوری

مولانا محی الدین قصوری کے ایک اہل حدیث خاندان سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان کے والد مولانا عبد القادر قادر قصوری برصغیر پاک و ہند کے مشہور دینی و سیاسی رہنما تھے۔ مولانا موصوف نے بھی گواں قدر دینی، سیاسی، تعلیمی اور اصلاحی خدمات انجام دی ہیں اور تحریک اتحاد اصلاح ملن کے سلسلے میں متعدد بار نظر بندی، گرفتاری اور قید و بند کے مراحل سے گزرنا پڑا ہے۔

مولانا آزاد سے انھیں ٹری عقیدت ہے۔ مولانا کو بھی ان سے بھی تعلق خاطر تھا۔ اکتوبر ۱۹۱۴ء میں جب مولانا راضی میں نظر بند تھے، ان کی گرفتاری کی خبر سنی تو بے قرار ہو گئے، لکھتے ہیں:

”ان تمام ایام جلاوطنی میں یہ پہلا دن ہے کہ اس واقعے کے سنتے سے دل کو مضر اور دماغ کو پرالگنہ پاتا ہوں ... عزیز موصوف بلکہ (۱۹۱۴ء کا) پورا خاندان اپنے خصائص ایمان و جوش اسلامی و ایثار اللہ ذی اللہ کے اعتبار سے ہر سلف کے واقعات زندہ کر دینے والا ہے۔

اور علی الخصوص اس عزیز کے طلب صادق اور استعداد  
کامل سے تو اپنی چند رچنڈ امیدیں والبستہ کھیلیں ۱۹۳۱ء  
کل شہر کی ایک تحریر میں ایک جگہ فرماتے ہیں :

” یہ (مولانا محبی الدین قصوری) اور ان کا پورا خاندان  
میں برس سے نیشنل سر دس میں ہر طرح کی قربانیاں دیتا  
رہا ہے ۱۹۱۲ء میں جن چند خاص خاص آدمیوں  
نے میری پکار پر بیک کہا تھا ان میں یہ اور ان کا خاندان  
بھی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مجھے اس درجہ ان کا خیال ہے ۱۹۱۲ء ”

” تبرکات آزاد ” میں مولانا موصوف کے نام مولانا (آزاد) کے خطوط  
مولانا کے تعلق خاطر کا بہت بڑا بثوت ہیں۔  
مولانا سے انھیں جو محبت تکمیلی اس کا اعتراف خود مولانا علیہ الرحمہ  
نے بھی کیا ہے۔ تبرکات کے پہلے خط میں شکایت تناول کے جواب میں  
لکھتے ہیں :

آپ نے میرے تناول کی شکایت کی ہے۔ تناول کا قواقرار  
نہیں کر سکتا۔ لیکن اس میں شک نہیں کہ جب کبھی میں نے  
آپ کے اور اپنے معاٹے پر غور کیا ہے۔ لیکن کیجئے کہ ہمیشہ<sup>۱</sup>  
خود میرے قلب نے مجھے ملامت کی ہے۔ آپ کی محبتوں

۱۹۱۲ء کا شمشیر کے بارے میں علم ہو سکتا کہ وہ کون خوش نیب تھا

۱۹۱۲ء کا شمشیر آزاد، مشمیل مسلمان اسلام مرسل ۱۹۵۹ء کتاب نزول لاہور

کامیبری جانب سے عشر عکسیں بھی حق ادا نہ ہوا۔ میں خود اس کا معرفت ہوں اور تم نہیں ہوں کہ کاش بقیہ زندگی میں کچھ تلافی کر سکوں لیکن مشکل یہ ہے کہ محبت کی کوتاہیاں حد تلافی و مکافات سے مانوں ہیں۔ ہر کوتاہی کی تلافی ہو سکتی ہے لیکن محبت کی کوتاہی کی تلافی ممکن نہیں۔ بجھ سے علاقہ رکھنے والوں میں صرف ایک شخص ہے جس نے غالباً آپ سے بھی یادہ مصائب برداشت کیے۔ باقی اور سبھوں سے زیادہ آپ کے لیے اپنے اندر غم و اندوہ پاتا ہوں اور دامی اضطراب رکھتا ہوں۔

ایک مدت تک کلکتہ میں مولانا کے بہت روز نامہ اقدام کلکتہ

کلکتہ میں قریب رہے۔ ۱۸ ار دسمبر سے ارفروزی تک کلکتہ سے ایک روز نامہ اقدام کے نام سے مولانا کے زیر ہدایت نکالا جو کبھی روزانہ اور کبھی دوسرے تیسرا روز نکلتا تھا۔ اس کے کل تین پرچے نکلے جو مولانا غلام رسول ہر کی عنایت سے راقم السطور کی نظر سے گزرے ہیں۔ ۱۹۳۶ء کے بعد ہی میں مولانا کی شرکت میں پریس لگایا لیکن یہ کام منفعت بخش ثابت نہیں ہوا اس لیے بند کرنا پڑا۔

مولانا محبی الدین، ان کے والد مولانا عبد القادر اور چچا مولانا عبد اللہ مولانا علیہ رحمۃ اللہ کے با تحریر پسیت تھے اور پنجاب میں تحریک ہجرت اور تحریک نسلم جماعت کے کاموں کے لیے بیعت اور تعلیم و ارشاد کے

مجاز و ماذون تھے۔

مولانا قصوری نے دینی و ملی مسائل پر نہایت بیش قیمت مفہمیں لکھے ہیں اور کئی کتب و رسائل کے مصنف ہیں۔

۱۹۶۲ء میں لاہور میں ان سے ملاقات کا شرط راقم السطور کو حاصل ہوا تھا اور دیر تک مولانا مرحوم کے فضائل و محادیہ کا تذکرہ فرماتے رہے میری اس موقع پر ان سے یہ دوسری ملاقات تھی۔ پہلی ملاقات میں وہ خاموش رہے تھے اور جب میں نے مولانا آزاد سے اپنی عقیدت کا اظہار کیا تو شاید وہ کسی سوچ میں پڑ گئے تھے، پھر جب اسی روز ان کی ملاقات محترم مولانا محمد عنیف ندوی سے ہوئی اور اس خاکسار کا تذکرہ آیا اور انہوں نے بتایا کہ میں واقعی مولانا علیہ الرحمہ کی محبت و عقیدت میں مخلص ہوں تو دوسری ملاقات میں وہ محبت و شفقت سے پیش آئے اور اتنی خاطر اور مدارات کی کہ مجھے نہ امت محسوس ہونے لگی۔ پھر ان سے مراسلت کی سعادت بھی حاصل ہوئی۔

اس وقت ان کی عمر ۷۰ کے پچھرے برس سے زیادہ ہی ہو گی۔ نہایت متقدی، پرہیزگار بہندا خلاق و پاکیزہ سیرت اور متواضع بزرگ ہیں۔

لہ اب جیکہ ان سفر میں پر نظر نافی کر رہا ہوں تو وہ اس رہنماییں موجود نہیں ہے

# سید تراب علی شاہ راشدی

جامع چیثیات شخصیت سندھ میں راشدی سلسلے کے مشائخ اپنی دینداری پاک بازانہ زندگی، اپنے اخلاقی

عمل اور زہر و دع کے لیے ہی شہرت تھیں رکھتے بلکہ وہ علوم کی تعلیم و اصلاح، رسوم و بدعتات کے انتہاد، اسلامی تعلیمات و افکار کی تبلیغ و اشاعت، احیائے کتاب و سنت کے لیے مساعی اور اپنے ملی مزاج اور سیاسی خدمات کے لیے بھی مشہور ہیں۔ اس سلسلے کے بزرگوں میں سے دورہ آخر کے ایک بزرگ حضرت پیر سید تراب علی شاہ علیہ الرحمہ تھے وہ اپنے علم و عمل، سیرت و اخلاق، اور نظر و بصیرت اور خدمات دینی و سیاسی میں اسلاف کا کامل سمنود تھے۔ ان کا تعلق اگرچہ سندھ کے صوفیا و مشائخ سے تھا لیکن اسلامی علوم و فنون میں بھی وہ ایک یگانہ چیثیت اور اپنے عہد کے سیاسی رہنماؤں میں بھی ایک امتیازی شان کے مالک تھے۔

۱۹۶۶ء میں شائع ہوا تھا۔ زیر نظر مصنفوں کی تالیف میں اس سے فاصلہ طور پر استفادہ کیا گیا ہے۔

سندھ کی تاریخ خواہ تصوف کی ہو، خواہ تہذیب اور علوم اسلامی کی تعلیم و اشاعت کی ہو، خداہ سی تاریخ ہوان کے تذکرے کے لیے مکمل نہیں ہو سکتی۔ حضرت سید زراب علی شاہ مرحوم و مغفور حنفیں لوگ محبت سے "شاہ سائیں" کہتے تھے، سندھ کے ان اعاظم رجال اور نفوس قدیمہ میں سے تھے جن کی سیرت کے مطالعے سے اندازہ ہوتا ہے کہ سندھ مخفی ایک خطہ زمین اور اینٹ اور گارے سے تغیرت شدہ شہر نہیں، سندھ نام ہے ایک تہذیب کا، سندھ نام ہے سچائی اور حق پرستی کی ایک روایت کا، سندھ نام ہے وضع داری و سیع النظری اور فران دی کا، سندھ نام ہے شرافت اور نیک نفسی کا، سندھ انسانی سیرت کے اس حسن و جمال کا نام ہے جس کا خمیر شرم و حیا، غیرت و خودداری اور غرت نفس و قوم سے تیار ہوا ہے۔

مرکز علم و مہایت میں نے ان کی دولت کے قصہ زبان زد خاص و عام نہیں پائے، میں نے ان کے سیاسی اقتدار کا کوئی دلربا افسانہ نہیں پڑھا میرے علم میں ان کی حکام رسی کا بھی کوئی ایسا واقعہ نہیں جسے ان کی کرامت قرار دوں مجھے ان کی ریاست دنیوی کی حدود کا بھی علم نہیں لیکن ان کے پاس اخلاق و سیرت کا ایک ایسا خزانہ تھا جس کا ایک شمسہ شہنشاہ وقت نہ پا کر محتاج وقت ہوتا ہے، انھیں علوم و معارف اسلامیہ میں نظر و بصیرت کی شہنشاہی حاصل تھی جسے نہ پا کر کوئی صاحب

ثرودت بھی اپنی تہی دستی کا داعع دامن سے نہیں مٹا سکتا وہ ایمان والیقان کا ایک چشمہ شیریں تھے جس پر تشنہ کامان ایمان و عرفان کا پنجم تھا۔ وہ عمل صالح کی ایک شمع فروزان تھے اور طالیان حق و صداقت ان پر پروانوں کی مانند قربان ہو رہے تھے ان کی عظمت کی اندازہ شناسی کے لیے اس بنیاد کی تلاش بے سود اور عرض بے کار ہو گی جس پر دنیا کی عام عظمتوں کو جانچا اور پرکھا جاتا ہے۔ ہمیں ان کی عظمت کا اندازہ کرنے کے لیے نئے پیمانہ ہائے فکر و نظر کی تلاش کرنی چاہیے۔ بلکہ عظمتوں کی اندازہ شناسی کے لیے حضرت شاہ سایں کی عظمت سے نئے پیمانے اور اصول و معیار وضع کرنے چاہیں۔

دنیا نے بڑے لوگوں کے حلقہ احباب اور وضع داری کا مجسمہ | وابستگان دامن میں بلند کلاہ لوگوں ہی کو تلاش کیا ہے خود بڑے لوگوں نے بھی اپنے گرد اصحاب طرہ و دستار کے مجمع ہی کو پسند کیا ہے۔ بلاشبہ حضرت شاہ سایں کے ارد گرد اصحاب علم و فضل کی کمی نہ تھی، ان کے وابستگان دامن میں اہل ثروت بھی تھے لیکن انہوں نے کبھی اونچے طرے اور سیم و زرے سے بھرے دامن کی طرف ایک نکاہ غلط انداز بھی نہ ڈالی۔ انھیں جس چیز کی تلاش رہتی تھی اور آنکھیں جس چیز کو دیکھنے سے مٹھنڈ ک پاتی تھیں وہ علم و نظر کی دولت اور اخلاق و محبت کی پوچھی تھی اور یہ لازموں شے انھیں پھان نا بنائی میں ملتی یا بور ہے مانگے والے میں، وہ اس کے قدر شناس بھی تھے اور قدر ال

**مرتبہ معلم سیاست** انگریزوں سے اور ان کے بھی تھوا ہوں اور کارندہ سے انھیں شدید نفرت تھی اور وہ نہ صرف ان سے ملنا پسند نہ کرتے تھے بلکہ انھیں دیکھنا بھی گوارا نہ تھا۔ ان کا کسی انگریز سے ملنے کے لئے جانے کا تو سوال ہی خارج از بحث ہے وہ اس کے بھی روا دار نہ تھے کہ کوئی انگریزان سے ملنے کے لئے ان کے بھاں آئے۔ کہیں آتے جاتے بھی کسی انگریز پر نظر پڑ جاتی تو مونہ دوسری طرف پھیر لیتے۔ انگریزوں کے خلاف لوگوں کا مزاح بنانے والوگوں میں نفرت پیدا کرتے اور آزادی وطن کی جدوجہد میں حصہ لینے کے لیے لوگوں میں ایک جذبہ ہے پناہ پیدا کر دینے میں انھیں کمال حاصل تھا۔ وہ اپنے منتبین کی سیاسی تعلیم و تربیت کا کوئی موقع ہاتھ سے نہ جانے دینا چاہتے تھے۔ سید علی محمد راشدی صاحب نے ان کی وضع داری کے سلسلے میں ایک تانگے والے سے ان کے تعلقات کا قصہ بیان کیا ہے۔ یہ قصہ دلچسپ اور سبق آموز بھی ہے لیکن میں اس واقعے سے جس چیز کی طرف اشارہ کرنا چاہتا ہوں وہ شاہ سالم کی سیرت، فکر اور طریق تعلیم ہے راشدی صاحب لکھتے ہیں:

لارڈ کانہ میں ایک بوڑھا چدھا تانگے والا تھا۔ تانگہ ایسا مٹریل کہ بیٹھتے ہوئے شرم محسوس ہو، لگھوڑا ایسا مریل کہ دیکھیں تو رحم آئے جب تھک جاتا تو یہ سڑک پر حواجھ ضروری پوری کرنے کے بھائے سے کھڑا ہو جاتا۔ چاکب کا جواب لاتوں سے دیتا، لگام پکڑ کر دو قدم آگے کھینچو تو چار قدم

پیچھے ہٹ جاتا۔ کچھ اس کی صحت کا تقاضا تھا۔ کچھ ترا جا  
ضدی واقع ہوا تھا، اس پر اس کے مود کا معاملہ۔ مود  
نہ ہوتا تو چلنے سے صاف انکار کر دیتا۔ نتیجہ ہمیشہ سواری  
ہی کو اس کی مرضی کا لحاظ کرنا پڑتا تھا۔ لیکن شاہ سایں کی  
دستی اس تانگے والے سے بہت پرانی تھی۔ انھیں یہ  
گوارانہ تھا کہ اس سے تعلقات اور وضعی داری میں فرق آتے  
چنانچہ جب بھی وہ لادر کا نہ آتے تو اسی مطلب تانگے میں  
ہر کہیں آتے جاتے ہیں۔

راشدی صاحب لکھتے ہیں:

”ایک دن میں اور شاہ سایں اسی تانگے میں سوار تھے  
گھوڑا چلتے چلتے اپنی روایت اور عادت کے مطابق  
آدھے راستے میں کھڑا ہو گیا۔ شاہ سایں نے حکم دیا کہ تانگے  
سے اتر جاؤ جب تک کہ گھوڑا بخوبی چلنے پر آمادہ نہ ہو۔“

راشدی صاحب بیان کرتے ہیں:

”حکم کی تعلیل تو ہو گئی لیکن بھری زبان سے گھوڑے کی شان  
میں چند نامنا سب الفاظ نکل گئے جو اگرچہ انہوں نے پسند  
نہیں کیے لیکن وہ مسکراتے رہے۔ جس دن کا یہ داعمہ ہے  
وہ کلکٹر سے وڈیروں کی ملاقات کا دن تھا اور وڈیروں  
نہایت کروفر اور تمکنت سے نہایت شاندار اور عمدہ گھوڑوں

کے تانگوں میں کلکٹری کی طرف جا رہے تھے کوئی نظر خفارت  
 اس تانگے اور گھوڑے کی طرف بھی ڈال لیتا تھا۔ تاگلہ  
 شکستنگی میں اپنا جواب نہ رکھتا تھا اور گھوڑا مرلین میں  
 اپنی مثال آپ تھا۔ شاہ سائیں نے جھوٹے ذفار کے ان  
 پرستاروں کو عزت و جاہ کی اس نگ ود میں ایک دوسرے  
 سے آگے نکل جانے کی کوشش کرتے ہوئے دیکھ کر کہا:  
 کیا سمجھتے ہیں مسٹر راشدی! ان دوڑیوں سے تو ہمارا یہ گھوڑا  
 زیادہ با جمیت اور خوددار ہے۔ اپنی مرضی کے خلاف قدم  
 نہیں اٹھاتا، کسی کی مجاہ نہیں جو اسے اس کی مرضی کے  
 خلاف چلنے پر مجبور کرے۔ یہ کسی کی زبردستی اور اثر و اقتدار  
 کی پرواہ نہیں کرنا لیکن اگر ان عزت خواہ اور جاہ پرست  
 دوڑیوں کو کلکٹر کی طرف سے حکم ملنے کے تانگوں میں گھوڑوں  
 کی جگہ جوت کر سرکاری سواری کھینچو تو ان میں سے ایک نہیں  
 جو اس گھوڑے کی طرح یہ پر راستے میں چلنے سے رک جائے۔  
 تانگے کو کھینچنے سے انکار کر دے اور سرکار سوار کے  
 ایک لات رسید کرے!“

شاہ سائیں نے پھر راشدی صاحب کو مخاطب کرتے ہوئے کہا:  
 ” راشدی صاحب! آپ اس گھوڑے کا مذاق اثر رہے  
 ہیں۔ خدا را ذرا لاصفات سے کام لیں اور بتائیں کہ کون آزاد

ہے، کس نے آزادی کی حقیقت کو پہچانا ہے اور کون زیادہ عزت کا مستحق ہے یہ گھوڑا یا وہ اشرف المخلوقات؟

**انگر نزیہ و شمن** انگر نزیہ سے نفرت حضرت شاہ سایں کے رگ و پے میں سمائی ہوئی تھی۔ اس کے نتیجے میں انہوں نے بڑی نکلیفیں اٹھائیں، پابندیاں گوارا کیں لیکن ان پابندیوں کو اٹھا بینے کے لیے نہ کبھی کسی سے کوئی درخواست کی نہ چند ملحوں کے لیے کسی پڑے یا چھوٹے افسر سے ملنا گوارا کیا۔ سید علی محمد راشدی صاحب نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ شاہ سایں کے بلوچستان میں داخلے پر پابندی تھی اور وہ بلوچستان جانا چاہتے تھے۔ راشدی صاحب کے جد مرحوم پیر راشدی کو علم ہوا تو انہوں نے سندھ کے کمپنی سے ذکر کیا اس نے کہا کہ یہ پابندی ایسی خستم ہو سکتی ہے بشرطیکہ آپ حضرت شاہ سایں کو چند منٹ کے لیے بیہاں لے آئیں میں ان سے ملاقات کا متنی ہوں لیکن جب انہوں نے حضرت شاہ سایں سے کمپنی کی اس خواہش کا ذکر کیا تو حضرت نے فرمایا:

”میرے سرکار! اگر یہی کام ہم کر سکتے تو یہ پابندی ہی کیوں ہوتی؟ ہمیں ایسی آزادی اور ایسی سیر مطلوب نہیں جس کے لیے اپنی زندگی کا اصول تور ناپڑے؟“

سید علی محمد راشدی صاحب کہتے ہیں کہ دادا مرحوم کو اسید تھی کہ وہ شاہ سایں کو اس کے لیے آمادہ کر لیں گے لیکن وہ ایسا نہیں کر سکے۔ انہوں نے واپس جا کر نرم اور مناسب الفاظ میں اس ملاقات کے امکان سے

سے معذرت کر دی۔ لیکن کمشنر جو شاہ سایں کی سیرت سے واقعہ تھا  
دہ اس جواب اور معذرت سے مطمئن نہیں ہوا اس نے بے اصرار دادا مر جو  
کو شاہ سایں کے اپنے الفاظ سنانے پر مجبور کیا۔ جب اس نے شاہ سایں  
کے اداکیے ہوئے الفاظ سے توبہت خوش ہوا اور کہا،

”ایسے پا اصول شخص کے یہے ہمارے دلوں میں عزت  
ہوئی چاہیے۔ پیر راب علی شاہ سے ہمارا سلام کہنا اور  
بتا دیا کہ ان پر سے پابندی اٹھائی گئی وہ پلوچستان یا بہاں<sup>۵</sup>  
جانا چاہیں جا سکتے ہیں؟“

**سیاسی رہنمایا** برٹش حکومت سے موالات کے معاملے میں وہ بہت  
متشدہ تھے۔ وہ اس حقیقت کے واقعی اندازہ  
شنا س تھے کہ جب تک انگریز ہندوستان سے ننکے گا عالم اسلام کو برٹش استعمار  
کے عفریت سے بخات ن ملے گی اور اسلام اور مسلمانوں کی سلامتی کو جو خطرہ دریش  
ہے وہ کبھی دور نہ ہوگا۔ اسی یہے انہوں نے ہر اس تحریک کا ساتھ دیا، اس کے  
کارکنوں کی بہت بندھائی اور ان کے رہنماؤں سے تعاون کیا جن کی مساعی  
انگریزوں کے خلاف تھیں اور جو برٹش استعمار کے عفریت سے ملک کو بخات  
دلانا چاہتے تھے جبیت علماے ہند، مجلس خلافت اور ترک موالات اُسول  
نا فرماتی اور بھرپور کی تحریکوں میں انہوں نے بڑھ چڑھ کر نہ صرف حصہ لیا بلکہ  
سندھ میں ان کی رہنمائی کی۔ ۱۹۳۷ء سے ۱۹۴۷ء تک سندھ میں آزادی کی جتنی  
تحریکیں اکھس، ان، مسیحی حضرت شاہ سلطانی مالک کے فیض یا بہگان کا بارہ

راست حصہ رہا ہے۔ ان کے ساتھیوں میں وقت کے تمام القلاں پسند اور حریت پسند عناصر موجود تھے بـ ۱۹۱۵ء میں حضرت شیخ الہند مولانا محمد حسن دیوبندی کے حکم سے مولانا عبد اللہ سندھی مرحوم نے کابل کا سفر اختیار کیا تو حضرت شاہ سایں نہ صرف مولانا سندھی کے ارادے سے باخبر تھے بلکہ وہ ان کے سفر کے منصوبہ بندوں میں سے تھے۔ حضرت شاہ سایں کا وجود گرانی اسلامی اور آزادی کی تحریکات میں مرکزیت کا حامل تھا۔ سید علی محمد راشدی لکھتے ہیں:

”سندھ میں تحریک خلافت کو پھیلانے اور اسے مقبول بنانے میں ان کا بڑا حصہ ہے، حقیقت یہ ہے کہ یہ انھیں کے ساتھی، عزیز دوست، مرید اور معتقد تھے جنہوں نے پہلی بار سندھ میں سندھ کے عام پیروں اور وڈیروں کی وظیفوں کو تورٹا، لارڈ کانہ ضلع انھیں کی وجہ سے سندھ میں تحریک خلافت کا مرکز بنایا انھیں کی کوششوں سے لارڈ کانہ میں پہلی خلافت کا نفرنس ہوئی اور ہجرت کی تاریخی تحریک میں سندھ میں سب سے زیادہ منظم کام ہوا اور مہاباجرین کی پہلی اسپیشل ٹرین لارڈ کانہ ہی سے روانہ ہوئی“ ۱

خلافت کا نفرنس لارڈ کانہ میں جس خلافت کا نفرنس کا تذکرہ کیا گیا ہے یہ وہی خلافت کا نفرنس تھی جو مارچ ۱۹۲۱ء میں مولانا ابوالکلام آزاد کے نزیر صدارت محترم جب ایم سید صاحب کی کوششوں سے منعقد ہوئی۔

تھی۔ محترم جی ایک سید صاحب اپنی زندگی اور افکار میں جن صوفیا اور علماء متأخر سے متأثر رہے ہیں اور جن کی سیرت اور تعلیمات نے ان کی زندگی میں گھرے نقوش ثابت کیے اور میدان سیاست میں ان کی رہنمائی کی ہے ان میں شاہ سایں ایک امتیازی مقام رکھتے ہیں۔

**صاحب فلم** | مریدین و معتقدین کی ذہنی و فکری تعلیم و تربیت اور علی سیاسی ہنگامہ خیزیوں کی وجہ سے شاہ سایں کی تصنیفی و تالیفی صلاحیتوں کو زیادہ ابھرنے اور ایک مصنف اور انشا پرداز کی حیثیت سے علمی دادی دنیا میں انھیں شہرت پانے کا موقع نہیں مل سکا لیکن محترم راشدی صاحب کے بقول وہ اعلیٰ پائے کے صاحب فلم بھی تھے۔ ان کی تحریر مولویانہ قسم کی اور روکھی سیکی نہ ہوتی تھی۔ عبارت سلیس دلچسپ اور بڑی جاندار ہوتی تھی۔ وہ اپنے مفہموں میں اپنی معلومات سے فاری کو مروع کرنے کی کوشش نہ کرتے۔ ان کی تحریر اختصار و اجمال کا نہایت عدہ نمونہ ہوتی تھی۔ وہ کم سے کم الفاظ میں زیادہ سے زیادہ معنی سہودینے میں بڑی مہارت رکھتے تھے۔ وہ طوالت کو عام طور پر پسند نہ کرتے تھے البتہ اگر کبھی طبیعت میں جوش پیدا ہو جاتا تو ان کے الفاظ ذہن و دماغ پر بجلی بن کر گرتے تھے اور جملوں کی بندش، تشبیہوں اور استعاروں کے جستہ اور اشعار کے بمحل استعمال نیز طرز بیان کی دل آویزی اور پرچوش اندازے نیز افکار پر اس زور اور شدت کے ساتھ حمل کرتے تھے کہ عرصہ افکار کو **بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ تَحْمِلْ تَحْمِلْ فَلَمَّا كَمْ سَعَرَ لِلْجَنْبَشَ سَعَ مَنَ الْفَکَرَ كَبَرَ سَعَ بَرَ** سے بڑے

فکری حلے کو بے اثر کر دیتے تھے۔

شاه سائیں مطالعے کے بہت شوقین تھے۔ ذاتی کتب خانہ

**شاائق مطالعہ** | نہایت بلند پایہ اور نادر و نایاب عربی، فارسی، سندھی اور اردو کتابوں پر مشتمل تھا۔ سفر و حضر میں کوئی نہ کوئی کتاب ان کے پاس ہزار رہتی تھی۔ امام ابن تیمیہ، امام ابن قیم اور علمائے متأخرین میں مولانا ابوالکلام آزاد سے وہ بہت متأثر تھے اور ان کی کوئی نہ کوئی کتاب ہمیشہ زیر مطالعہ رہتی تھی۔ سید علی محمد راشدی صاحب کو مولانا آزاد مرحوم کا "تذکرہ" غنایت فرماتے ہوئے ہدایت کی تھی" اس کتاب کو بار بار پڑھتے رہتھا" رسائل و اخیارات میں الہلال والبلاغ کی دعوت و نکر اور زبان بیان کے بہت گرویدہ تھے۔ مدینہ بھنور کی حقیقت پسندانہ پابیسی اور اس کی بے لگ تلقیدوں اور تجزیوں سے بہت متأثر تھے اور بیسا سی کارکنوں کی تعلیم و تربیت کے لیے ان کا مطالعہ بہت ضروری خیال کرتے تھے۔

**مولانا عبید الدین سندھی** | شاه سائیں کو مولانا عبید الدین سندھی مرحوم سے بھی بڑی عقیدت تھی۔ ان کی انقلابی فکر

ان کے جذبے علی، ان کی قربانیوں اور ان کی غربیت و استقامت سے بہت متأثر تھے۔ اور ان کی جلاوطنی کے خاتمے، ورانہیں ملک واپس لانے کے لیے بڑے چین تھے ۱۹۳۶ء میں وفات سے چھ ماہ پہلے سید علی محمد راشدی صاحب سے ان کی آخری ملاقات بونی تریں بدایت کی کہ انھیں مولانا سندھی کی واپسی کے لیے کوشش کرنی چاہیے۔ راشدی صاحب اس

زمانے میں سیاست سے الگ ہو کر اپنے گاؤں میں خاموشی کی نندگی بسرا کر رہے تھے۔ شاہ سایں ان کے گاؤں گئے اور جہاں انھیں اور نصیحتیں کیں وہاں انھیں سیاست میں دوبارہ حصہ لینے کی تلقین کی اور یہ بھی فرمایا:

”مولانا عبداللہ سندھی کا ہمارے اوپر ایک فرض ہے  
میں نے بہت کوشش کی کہ سندھ کی پہلی وزارت کے ذریعے  
یہ فرض ادا کر دو۔ مگر میں اپنی اس کوشش میں کامیاب  
نہیں ہو سکا... عبداللہ سندھی غریب کو ہماری اسکیم کے  
مرطابیں ملک پدر ہونا پڑا یہ میں ہم آج تک ان کے دھن واپس  
آنے کی بندش کو دوڑھیں کر سکے۔ افسوس ہے کہ ہمارے  
اپنے آدمی ابھی تک اپنے ہی لوگوں سے انگریزوں کا حساب  
کتاب لے رہے ہیں۔ مولانا سندھی جلاوطنی میں در بدر مارے  
مارے پھر رہے ہیں اور ہم یہاں عیش کر رہے ہیں۔ مولانا سندھی  
اپ بولڑھے کہی ہو گئے ہیں۔ ہمارا فرض ہے کہ ہم ان کے  
وطن واپس آنے کی پابندیوں کو دور کرائیں اور ان کی زندگی  
کے اس آخری دور میں انھیں واپس لایں اور وطن سے  
دوری اور غربت کے احساس کو ان کے دل سے ٹاپیں  
میں ذاتی طور پر بھی اپنے آپ کو ان کا مقروض سمجھتا ہوں۔“  
راشدی صاحب لکھتے ہیں:

”میں ناہ سایں یہ گاؤں سے بولڑھ ہوتے تو میں بھی

کراچی چلا آیا۔ اتفاقاً چند نوں میں سندھ کی یہ وزارت ختم ہو گئی اور خان بہادر اللہ بخش کی نئی وزارت نے مولا نا عبید اللہ سندھی کی ضمانت دیکر بندش ہٹوا کے اور انھیں واپس لانے کا انتظام کر دیا۔ میں نے شاہ سایں کی خدمت میں تاریخاً کہ آپ کے حکم کی تعییل ہو گئی تاہم پہنچنے کے بعد پوچھنے دن آپ نے رحلت فرمائی۔ انا اللہ و انا ایہ راجعون۔ ۵

حریفیاں بادہ خور دنور فقتند  
تہی خم خنا نہا کر دنور فقتند

**پیر اور سیاست** | حضرت شاہ سایں خود ایک بہت بڑے پرنسپل ساخت فیال فتحے۔ وہ یہ بھی دیکھتے تھے کہ اس رسمی اور روایتی زندگی کے سے ملت کی اصلاح و تحریک کا کام کیا ہیں کیا جاتا۔ اس لحاظ سے یہ ایک بوسیدہ اور از کار رفتہ نظام ہے جس پر اعتماد ہیں کیا جا سکتا۔ وہ یہ بھی دیکھتے تھے کہ اس نظام کو تحریک آزادی وطن کے خلاف استعمال کیا جا رہا ہے۔ ساتھ ہی انھیں اس یات کا بھی احساس تھا کہ سندھ کی سماجی زندگی میں پیری مریدی کے نظام کو ٹری اہمیت حاصل ہے۔ ان کا خیال تھا کہ ہمیں اس نظام کو سٹانے میں اپنی صلاحیتوں کو ختم کرنے اور اسے غیر موثر بنانے کی کوششوں میں بجا تے اس کی اصلاح کرنی چاہیے تھی۔

ان کا خیال تھا کہ اگر پیروں کی اصلاح کردی جائے تو وہ ملک کی آزادی اور مسلمانوں کی تعلیم و تربیت دینی و سیاسی میں ایک نہایت موتکہ دار ادا کر سکتے ہیں۔ ان کے تزویک اگر پیر صاحب ان حالات و وقت سے متنازع ہو گے بغیر سیاسی و دینی معاولات میں مسلمانوں کی رہنمائی کریں تو مسلمان ایک عظیم قوت کی حیثیت سے سیاسی زندگی میں ملک کی رہنمائی کر سکتے ہیں۔ انھیں یہ خطرہ بھی تھا کہ اگر پیر ان طریقت اور مشائخ عظام کو اسی طرح انگریزی حکومت استعمال کرتی رہی جس ملک رانی پور (ریاست خیبر پورہ، کانفرنس) میں ملک کی تحریک آزادی کے خلاف استعمال کیا گیا تھا تو وہ اپنی حیثیت اچر وقار کو گنوں بھیٹھیں گے۔ اور پھر وہ اسلامی تعلیم و تربیت کا فریضہ انجام دینے سے بھی فاصلہ رہیں گے اور آزادی وطن کی تحریک کے نقصان کے علاوہ سندھ کی سماجی زندگی میں ایک ایسا انتشار پیدا ہو جائے گا جس کے اثرات بہت دور رہوں گے۔ شاہ ساہیں چاہتے تھے کہ پیر ان کرام اور مشائخ عظام اپنے مقام کو سمجھیں، اپنی ذمہ داریوں کا احساس کریں، اگر ان کے قدم کسی غلط راہ پر پڑے تو پھر قوم کا خدا ہی حافظ ہے۔ پھر ملت کی رہنمائی کرنے والا کوئی نہ رہے گا۔ اس کے لیے انہوں نے ایک تحریک شروع کی اور سب سے پہلے راشدی سلسلے کے مشائخ کی ایک جماعت "جمعیت الراشد" قائم کی اور ایک ماہنامہ "الراشد" کے نام سے جاری کیا۔ سید علی محمد راشدی صاحب لکھتے ہیں :

شکر شاہ ساہیں مسوس کرتے تھے کہ انگریز سندھ میں پیروں کے

اڑو رسوخ کو آزادی وطن کی تحریک کے خلاف استعمال کریں گے۔ ”رانی پور کانفرنس“ نے شاہ ساییں کے خطرے کو صحیح ثابت کر دیا تھا، شاہ ساییں کا خیال تھا کہ ان سادہ لوحوں کو انگریز مداری بندر کی طرح پنجائے گا۔ انھیں عوامی صلحت اور مقاصد کے خلاف استعمال کرے گا پھر جب یہ رسوا اور بنام ہو جائیں گے تو ہا تھکھنیع لے گا۔

”وہ محسوس کرتے تھے کہ دنیا تیزی سے آگے بڑھ رہی ہے نئی نسل کے لوگوں میں روشنی آ رہی ہے، نئی نسل جب اپنیں کو عوامی مفادات کے خلاف خدمت سرکار میں دیکھنے لگی تو وہ ان کے خلاف ہو جائے گی اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ پیری مریضی کا یہ سارا نظام ختم ہو جائے گا اور سندھ کی سماجی اور مذہبی زندگی میں ایک خلاپ پیدا ہو جائے گا جو کسی دوسری طرح پر نہ کیا جاسکے گا۔“

پیروں کی اصلاح کی کوشش | پیروں اور مشائخ کو اس معصیت سے بچانے کے لیے انہوں نے جمیعت الراشدیہ کے نام سے اپنے سلسلے کے پیروں کی تنظیم کی ہے کوشش شروع کی۔ وہ چاہتے تھے کہ پیروں کو سرکار اور عام بیٹوروں کے پیروں سے کمال کر عوام کے قریب رکھا جائے اور آزادی کی جدوجہد اور عوامی زندگی میں ان سے کام لیا جائے وہ نہیں چاہتے تھے کہ پیروں کی تنظیم دلال بن کر عوام سے اور، سیاسی بیتھی سے بے بہرہ، خدمت قومی سے متعلق

اور مردیوں کی صرف زندگی کا مقصد سمجھیں۔ اس تحریک کا میڈیا بنانے کے لیے انہوں نے "اراشد" کے نام سے ایک ماہنامہ بھی جاری کیا۔ لیکن حالات ایسے تھے کہ مقاصد کی راہ روز بروز دُور ہوتی ہو گئی اور چیخیدگیاں بڑھ گئیں۔ تحریک کی ناکامی پر افسوس کرتے ہوئے کہا کرتے تھے کہ اس فرقے کو تو بھیک کی عادت کھانگئی، بڑے اور پچھے پر انتقال کر گئے ان کی جگہ پر گداگری ملیٹھتے جا رہے ہیں۔ گداگردوں کا کیا اخلاق ہو سکتا ہے یہ کسی دن ٹردوں کی قبریں بھی بیچ دیں گے۔ جس طرح افراد کی زندگی کی ایک مہلت ہوتی ہے اور اسی طرح جماعتوں اور ملتوں کی زندگی اور موت واقع ہوتی ہے۔ اس فرقے نے بھی اپنی مہلت جیات پوری کر لی، اب اس پر موت طاری ہو گئی ہے اس سے زندگی اور زندگی کے اعمال کی توقع لا حاصل ہے اذاجاء اجلهم لا یستاخرون ساعۃ ولا یستقدمو۔

مولانا آزاد اور شاہ سایں مولانا ابوالکلام آزاد سے شاہ سایں کو خاص عقیدت تھی۔ مولانا نے جب "دارالرشاد" کے نام سے کلکتہ میں تعلیم کتاب و حکمت اور تربیت اسلامی کا یک نظام قائم کیا تو شاہ سایں نے بھی اپنے صاحب زادے پیر عبدالغفار شاہ مرحوم کو کلکتہ بھیجنے کا ارادہ کر لیا تھا اور مولانا آزاد کو اس سلے میں خط بھی لکھ دیا، لیکن تھیک ان ہن دنوں مولانا کو کلکتہ سے اخراج کا کام ہوا چوں کہ پنجاب و پی پی کی حکومتیں اپنے اپنے صوبوں میں پہنچ ہیں دھاٹ کو منیع قرار دے چکی تھیں انھیں محصوراً صوبہ بہار کے ایک

چھوٹے سے قبیلے رانچی میں مقیم ہونا پڑا پھر وہ میں حکومت نے انھیں نظر بند کر دیا۔ ان حالات میں دالار شاہزاد کا نظام تعلیم و تربیت ختم ہو گیا اور سید عبدالقادر شاہ کلکتہ نہ پہنچ سکے۔

جنوری ۱۹۲۰ء میں جب مولانا آزاد چار سال کی نظر بندی سے رہا ہوئے اور نظم جماعت کی تحریک شروع کی تو شاہ سایں بھی اس سے متأثر ہوئے۔ حقیقت یہ ہے کہ راشدی سلسلے کے پیروں میں نظم پیدا کرنے کی کوشش "جمعیت الماشد" یا "کا قیام" "الماشد" کا اجراء اور سندھ میں پیری مریضی کے نظام کی اصلاح اور ان کے ذریعے ملتی مقاصد کے حصوں کی سی پیروں کو عوام سے قریب آنے اور آزادی وطن کے لیے کام کرنے کی دعوت مولانا آزاد کی دعوت نظم جماعت کے سلسلے کی مساعی تھیں۔

تحریک ہجرت اور نظم جماعت ۱۹۲۰ء میں جب ہجرت کا مسئلہ سامنے آیا تو پھر وہی سمجھا گیا کہ ہندوستان سے ہجرت ایک نظم و ضبط کے ماتحت ہو اور جس طرح کر یہاں انتشار و افتراق کی زندگی مسلمان بسر کر رہے ہیں ہجرت میں یہ صورت نہ ہوتا مسلمان منظم اور منخد ہو کر ہجرت کریں اور رنج و راحت میں ایک دوسرے کے شریک و معاون ہوں۔ اس سلسلے کے بہت سے مسائل ایسے تھے جن کا فیصلہ کرنا عام افراد امت کے لیے ممکن نہ تھا بلکہ یہ جماعت کا فرض تھا کہ وہ ان امور کا لحاظ کرے اور ہجرت کے پاب میں مسلمانوں کی رہنمائی کرے۔ چوں کہ بہیک وقت ہندوستان کے تمام مسلمان ہجرت ہیں

کر سکتے تھے اس لیے نہ ہجرت کے وجوب کا سب پر اطلاق ہو سکتا تھا۔ نہ ہجرت کرنے والوں ہی کو یہ وقت اس کی اجازت دی جا سکتی تھی۔ مولانا آزاد نے انھیں مہمات امور کی طرف ان سطروں میں اشارہ کیا ہے:

واضح رہے کہ بھرت کی جو صورت اس وقت ہندوستان میں درپیشی ہے شرعاً اس کی صورت یہ نہیں ہے کہ فرداً فرداً ایک شخص بطور خود نکل کھڑا ہو بلکہ بھرت کے تمام اعمال جماعت کے ساتھ انعام پانے چاہیے۔ اس بات کا فیصلہ کرنا صاحبِ جماعت کا کام ہے کہ کس شخص کو فرداً بھرت کرنا چاہیے اور کس شخص کی استعداد ایسی ہے کہ اس کا قیام اندر و فی خدمات کے لیے مطلوب و مفید ہے نیز بھرت کی جائے تو کس مقام پر اور کی حالات کے ساتھ کہ موجود ثمرات و برکات ہو، شخص بطور خود ان امور کا فیصلہ نہیں سکتا۔

اس کے لیے ضروری تھا کہ ایک نظام ہجرت قائم کر دیا جائے، ایک صاحب علم و بیان اس کا امیر ہوا اور ہجرت کی راہ میں قدم اٹھانے سے پہلے وہ تمام مسلمان جو ہجرت کرنا چاہتے ہیں، بیعت ہجرت کریں۔ مولانا آزاد لکھتے ہیں:

”اعمال ہجرت کا جو نونہ اُسوہ حسنہ نبوت نے ہمارے لیئے حیوڑا ہے وہ یہ ہے کہ ہجرت سے مقدم ہجرت کی

بیعت ہے۔ بغیر بیعت کے ہجرت نہیں کرنی چاہیے۔ پس  
مذوری ہے کہ جو لوگ ہجرت کریں، پہلے ہجرت پر بیعت کریں۔<sup>۱۰</sup>

اس سے میں مرکزی حیثیت مولانا آزاد کی تھی۔ انہوں نے ہندستان

کے مختلف صوبوں میں مختلف حضرات کو بیعت ہجرت کا مجاز قرار دیا تھا۔ سندھ میں نورت شاہ سائیں کی شخصیت ماذون و مجاز تھی۔ مولانا لکھتے ہیں :

”جس طالب حق کو مجھ پر اعتماد ہو، اللہ کی راہ میں میرا ساتھ دے۔ بالفعل طریق علی یہ ہے کہ جن مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ توفیق عمل دے وہ فوراً اپنے غرم سے مجھے مطلع کریں یا حسیل اصحاب سے مل کر تفصیل ہدایات حاصل کریں :

مولانا عبد القادر صاحب دکبیل (قصورِ فضیل لاہور)

مولوی حبی الدین احمد صاحب بی. اے (قصورِ فضیل لاہور)

مولانا محمد داؤد صاحب غزنوی (امر تر)

پیر سید تراب علی شاہ صاحب راشدی (اللارکانہ، سندھ)

مولوی عبدالرازاق صاحب میلیح آبادی ایڈیٹر البيان ”لکھنؤ“<sup>۱۵</sup>

تحریک ہجرت اور سندھ

اس سلسلے میں سندھ بر صنیر پاک ٹہنڈ کا واحد صوبہ تھا جس نے ہجرت کے سلسلے میں ایک نظم کے تحت قدم اٹھایا اور سب سے زیادہ اسی صوبے سے مسلمانوں نے ہجرت کی۔ تحریک ہجرت کی کامیابی اور اس میں نظم و ضبط کی خوبی کا سہرا حضرت شاہ سائیں کے سر تھا۔ انہوں نے سندھ میں یا قاعدہ ہجرت کی بیٹی کی تشکیل کی تھی۔ اس کے صدر وہ خود اور سکریٹری رئیس المہاجرین جان محمد جو نیجو تھے۔ جو شخص ہجرت کا ارادہ کرتا وہ اپنے ارادے سے ہجرت

کیسی کو مطلع کرتا۔ ہجرت کیلئے اس کی رہنمائی کرتی تھی اور اس کے حالات دستعفاد کے مطابق اسے مشورہ دیا جاتا تھا۔ تحریک ہجرت میں رئیس المہاجرین شاہ سایں کے دست راست تھے۔ مہاجرین کا جو قافلہ جولانی ۱۹۲۶ء میں لاڑ کا نہ سے روانہ ہوا تھا مولا ناجان محمد کو اس کا رئیس مقرر کیا گیا تھا۔ رئیس المہاجرین انھیں اسی نسبت سے کہا جاتا ہے۔ شاہ سایں اور ان کے دست راست پیر سید علی الور شاہ راشدی مہاجرین کی اپشن ٹرین کے ساتھ پشاور تک گئے اور انھیں الوداع کہا لے ایک مکمل انسان قبر (فلج لاڑ کا نہ) کے ایک موضع علی خان میں رہتے تھے۔ سندھ کے مشہور عالم دین مولانا غلام صدیق شہزاد کوئی کے نامور شاگرد تھے۔ سید علی محمد راشدی صاحب نے انھیں ایک "مکمل انسان" لکھا ہے۔ اسوہ رسول کا پیکر تھے اور اس کا اسم سامی حضرت رسالت مأب اور سیرت طیبہ نبوی کے عاشق تھے۔

لہاں بہت سعولی پہنچتے تھے۔ کھدریاں بھی قرون اولیٰ کا مسلمان کا کمرتہ، شلوار یا تھہ بند استعمال کرتے تھے۔ دلائل الحیرات یا قرآن مجید ہمیشہ طویل یا مختصر سفر کے دوران میں ان کے گلے میں حاصل رہتا، ماتھیں ہمیشہ لاٹھی یا کلہاڑی رکھتے تھے۔ بلوچستانی وضع کی چیل پہنچتے تھے۔ اپنے رہن سہن اور وضع و لباس میں سندھ بلوچ لہ رئیس المہاجرین مرحوم جان محمد جو تجویز ڈاکٹر بنی بخش خان، بلوچ، مہران،

تہذیب و روایات کو پسند کرتے تھے۔ امریکہ میں عوام سے  
میں جل کر رہتے تھے۔ وہ عوام ہی کو قوم کا اصل سرما یہ سمجھتے تھے۔  
قرن اول کا وہ مسلمان جو بیویں صدی کے مسلمانوں کی تعلیم و  
ہدایت کے لیے دنیا کی پستیوں میں اتر آیا تھا۔ ۱۹۳۵ء میں خالق حقیقی  
سے جاملا۔ وہ عظیم روح جو پورے ایک قرن تک مسلمانوں کی بے  
حسی اور بے عملی پر بے چین اور مقتدر بہو کر انھیں ہدایت الہی  
کی طرف بلاتی رہی آخر اپنے آبائی موضع علی خاں (قنبہ) میں آسودہ  
خاک ہو گئی۔

---

# مولانا عبدالرزاق میخ آبادی

**پیدائش اور تعلیم** مولانا عبدالرزاق میخ آبادی ۱۸۹۵ء میں لکھنؤ کے مشہور مردم خیز قصبه میخ آباد میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم ندوہ العلماء لکھنؤ میں حاصل کی۔ ۱۹۱۳ء میں مصر چلے گئے تھے اور علامہ رشید رضا کے مدرسہ دعوت و ارشاد میں داخل ہو کر علوم ادبیہ، تفسیر قرآن غیرہ کی تحصیل کی۔

**جہان اسلام کی ادارت** دوران تعلیم ۱۹۱۳ء میں ترکی کا سفر کیا اور چند دن تک "جہان اسلام" کو ایڈٹ کیا۔ "جہان اسلام" قسطنطینیہ سے اردو، عربی، ترکی تین زبانوں میں حکومت ترکیہ کی جانب سے انور پاشا کی سرپرستی میں مکلتا تھا۔ اس کے عربی اور ترکی حصے کے ایڈٹر عمر رضا ایک مصری ادیب تھے۔ اردو حصے کو ابوسعید العربی الہندی، نامی ایک صاحب ایڈٹ کرتے تھے۔ ابوسعید سے میخ آبادی کی ملاقات مصر میں ہوئی تھی اور میخ آبادی کی پرچوش تحریروں سے وہ بہت تاثر ہوتے تھے۔ یہی ملاقات میخ آبادی کے سفر ترکیہ کا بہبی جہان اسلام ۱۹۱۳ء سے نکل رہا تھا۔ ۱۹۱۳ء کے الہال کلکتہ میں بہت دنوں تک اس کا اشتھار چھیڑا۔ جہان اسلام مولانا میخ آبادی کے ایک پرچوش

مضمون کی بنا پر بندوستان میں داخلہ بند ہو گیا۔

یہ آبادی ابھی ترکی ہی میں تھے کہ جنگ عظیم اول کا اعلان ہو گیا اور بہت پر خطر حالات میں آخری جہاز سے وہ مصروف اپس پہنچے۔

**وطن کو واپسی** | ۱۹۱۸ء میں تعلیم سے فراغت کے بعد مولانا میمع آبادی وطن کے بہت پر جوش دائی اور انگریزوں کے ٹرے کڑ دشمن تھے۔ اس کے لیے وہ مصراورت کی میں مشہور ہی نہیں بدنام رہے تھے۔ انگریزوں کی سی آئی ڈی ان کے ساتھ لگی رہتی تھی۔ ان کے مہندوستان واپس آنے سے پہلے مصروفیں ان کے بیاسی مشاغل اور انگریز دشمنی کے متعلق سی۔ آئی ڈی کی روپورٹ پہنچ چکی تھی۔ انگریزوں کا ابھی جنگ سے پچھا نہ چھوٹا تھا اور انگریز اور سامراج کے ایسے کڑ دشمن کو آزاد چھوڑ دینا خطرے سے خالی نہ تھا حکومت کسی خطرے کو مولیے کے لیے تیار نہ تھی اور اس لیے ہر وقت یہ خطرہ لگا ہوا تھا کہ وہ گرفتار ہو جائیں گے۔

**ندو میں دوبارہ داخلہ** | اس لیے کچھ توعیزیوں کے اصرار سے کے تمام سیاسی اکابر اور رہنماء ملک اور بیردن ملک کی جیلوں میں قید تھے یا نظر بند تھے ان حالات میں کوئی تحریک شروع نہ کی جا سکتی تھی۔ یہ مناسب کبھی کار دار العلوم نہ نہ نہ العلاموں میں دوبارہ داخلہ ہو کر تکمیل علم حدیث کی آرزو پوری کرنے جائے۔ گرفتاری سے بچنے اور اس عمارضی و قفسے کو گذارنے کا

اس سے زیادہ مناسب مفید طریقہ دوسرا نہ تھا۔ اس طرح حکومت اور پولیس بھی مطمئن ہو جائے گی اور تکمیل علم حدیث کی دلی آرزو بھی پوری ہو جائے گی۔ حالانکہ ندوہ میں داخلے کے باوجود نہ توان کے سیاسی مشاغل جو بھی ان حالات میں جاری رہ سکتے تھے ختم ہوئے اور نہ پولیس مطمئن ہوئی۔ وہ داخل ہوئے تو سی آئی ڈی سے تعلق رکھنے والے ایک طالب علم کا اضافہ بھی ہوا جو ان کی شب دروز نگرانی کرتا تھا۔ ڈیڑھ دو سال سے سی آئی ڈی اور مولانا نہ ہے۔

میمع آبادی میں آنکھ مچوں ہوتی رہی لیکن وہ گرفتاری سے ضرور پچ کئے ان کی دلی مرا دبھی پوری ہو گئی اور حدیث کی انکھوں نے تکمیل کر لیکن پولیس کی نظر میں ان کی خطرناکیوں میں کچھ اور اضافہ ہو گیا تھا لیکن خیگ عظیم کے خاتمے کے ساتھ ہی ملک کے تمام سیاسی رہنماؤں کو رہا کر دیا گیا اس لیے ان کی بھی گرفتاری عمل میں نہیں آئی۔

مولانا آزاد سے تعارف سیاسی رہنمائی کے لیے وہ وقت کے تمام مسلمان اکابر کے قریب ہوئے لیکن کسی سے وہ مطمئن نہیں ہوئے اور کوئی ان کی اولوالہ میوں اور بر ق رفتاریوں کا ساتھ نہیں دی سکا۔ لبستہ مولانا آزاد سے مل کر انہیں اطمینان ہے: گی کہ یہی سیاسی ہے تو یہی ہے اور ماکے کی آزادی مسلمانوں کی نلاح اور ملی اتحاد و ترقی کی راہ ہے تو یہی ہے۔

مولانا میمع آبادی کی مولانا سے پہلی واقفیت ۱۹۱۲ء میں ہوتی تھی تھے ہیں:

۱۸۰  
۱۹۱۲ء میں الہلائیکلہ میں دارالعلوم ندوۃ العلماء لکھنؤ

میں پڑھتا تھا۔ پہلا پرچہ دیکھتے ہی الہلائیکلہ کو دل دے بیٹھا۔

میں الہلائیکلہ پڑھتا ہا۔ جھٹپٹیوں میں لکھنؤ سے گھر آتا تو والد

کو بھی سناتا تھا۔ ۱۷

## مولانا آزاد سے بیعت ۱۹۲۰ء میں کلکتہ میں ہوئی جہاں وہ خلافت

کافرنیس میں شرکت کے لیے گئے تھے میمع آبادی لکھتے ہیں:-

”کافرنیس کے بعد مولوی ہنری الزماں اسلام آبادی کے ساتھ مولانا آزاد

سے ملنے ان کے گھر گیا۔ رپن لیں کی ایک چھوٹی سی بوسیدہ عمارت

میں رہتے تھے بڑے تپاک سے ملے اور یہ دیکھ کر حیرت ہوئی کہ مجھ سے

انجمان نہیں ہیں۔ چلتے وقت دوبارہ ملاقات کا اصرار کیا اور وقت

بھی مقرر کر دیا، میں پہنچ گیا۔ آج تہائی تھی ایسا معلوم ہوا کہ گویا ہم

عمر بھر کے ساتھی ہیں۔ ول کھول کے ملے۔ مولانا نے تفصیل سے اپنی

اسیکم تباہی کہ نہندوستان کی آزادی کے لیے کیا کرنا چاہتے ہیں اور

مجھے شرکیب ہو جانے کی دعوت دی ہیں بلا کسی پس و پیش کے فوراً پڑھی

ہو گیا۔ حیرت اگریز طور پر ہمارے خیالات میں بیکھانی تھی۔ ۱۸

مولانا کے سیاسی و نظری مسائل کے بارے میں ان کے انداز فکر اور

حسوں آزادی اور اتحاد و تنظیم ملت کے بارے میں ان کے خیالات اور

طریق کا رسے کامل اتفاق کے بعد ۲۲ اپریل ۱۹۲۰ء کو انہوں نے

مولانا کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔ مولانا نے انھیں لکھنؤ کو مرکز بنا کر صوبہ یوپی میں کام کرنے کی ہدایت کی اور اگلے روز مندرجہ ذیل سند خلافت عطا فرمائی۔

”بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ۔“

اخیوم مولوی عبدالرزاق صاحب طبع آبادی

نے فقیر کے ہاتھ پر بیعت کی ہے۔ وہ بیعت لینے اور تعلیم و ارشاد سوکھ سنت میں فقیر کی جانب سے ماذون و مجاز ہیں جو طالب صادق ان کے ہاتھ پر بیعت کریں گے انہوں نے خود فقیر سے بیعت کی۔ والعاقة للتفقین۔

### فقیہ

ابوالکلام مکان اللہ لئے (۱۳۳۸ھ شعبان سنه ۱۴۲۰ھ) مکھنؤ  
مولانا کی ہدایت سے مطابق اکھوں نے لکھنؤ  
مدرسہ اسلامیہ کلکتہ کو مرکز بنا کے کام شروع کر دیا۔ اس مدت  
میں کئی سو آدمی حلقة بیعت میں داخل ہوئے۔ اکتوبر یا نومبر ۱۹۲۱ء میں  
مولانا نے انھیں کلکتہ بلا یا جہاں وہ مدرسہ اسلامیہ کے قیام کے لیے  
کوشش کئے اور اس کے اہتمام و انتظام کے لیے انھیں ایک قابل اعتماد رفیق  
کی ضرورت تھی۔

یہ مدرسہ تحریکِ ترک موالات کے زمانے میں سرکاری مدرسوں سے

بنکلے ہوئے طلبہ کے لیے قائم کیا گیا تھا۔ مار دسپر کوچھ تھیں بی۔ نہیں  
 اس مدرسے کا اقتراح کیا تھا۔ تقریباً دو سال تک ہنایت شان کے ساتھ  
 چلا۔ مولانا کی وجہ سے بہت سے فاضل جمع ہو گئے تھے حضرت شیخ الاسلام  
 مولانا حسین احمد مدنی ندوہ کے فاضل عبدالرحمن نگرامی اس کے اساتذہ میں  
 شامل تھے۔ لیکن ۲۱ء کے اوآخر میں مولانا آزاد اور طیخ آبادی اور مدرسے  
 کے کئی ہمدردوں کی گرفتاریوں سے اس کی ترقی پر بہت برا اثر پڑا پھر  
 جوں جوں تحریک خلافت کا زد رکم اور نزک موالات کا جوش پھنسدا پڑتا  
 گیا اس مدرسہ کی طرف سے بھی لوگوں کی توجہ سنتی گئی اور بھی متعدد رکاوٹیں  
 تھیں رہائی کے بعد مولانا خود بھی اس کے لیے پورا وقت نہیں دے سکتے  
 تھے اس وجہ سے اس کی اہمیت کم ہوتی گئی اور آخر کار وہ براۓ نام مدرسہ  
 رہ گیا۔

مولانا طیخ آبادی کو لکھنؤ میں صرف پانچ چھتے  
 سلسلہ بیعت دارشاد مادہ کام کرنے کا موقع ملا۔ اس مدت میں جو  
 کئی سو آدمی حلقة بیعت میں داخل ہوئے ان میں مولوی شفاقت علی اور  
 سردار محمد خاں کے نام خود طیخ آبادی کے بیان میں آئے ہیں اور کچھ مزید تفصیل  
 کے علاوہ منہ خاں کا ایک نام مولانا ریاست علی مذوی کی تحریر میں آیا ہے  
 مولانا ریاست علی جو مولانا طیخ آبادی کے دوبارہ داخل ندوہ سے لے کر  
 کلکتہ جانتے تک ان کے ساتھ رہے تھے اور طیخ آبادی کی زندگی اور ان کے  
 کام کو ایک رازداں اور غم گسار دوست اور رفیق کی حیثیت سے دیکھا تھا۔

نہ مانتے ہیں: مولانا میمع آبادی نے بیعت کے سلسلے کو آگے بڑھایا کہ کچین کانج اور لکھنؤ یونیورسٹی کے کچھ طلبہ ان کے حلقہ ارادت میں داخل ہوئے نیز مولوی گنج اور گولانج کے کچھ جو شیئے مسلمانوں نے بھی بیعت کی جن میں متنے خاں صاحب بھی تھے۔ اسی طرح در بڑھنگ کے کچھ مسلمان جن میں بعض اطہا بھی تھے، داخل حلقہ ہوئے تھے۔ لیکن جب مولانا کے بلاوے یہ پروہ کلکتہ چلے گئے تو بیعت و ارشاد کا یہ سلسلہ بھی بند ہو گیا۔

**میمع آبادی کی گرفتاری** مدرسہ اسلامیہ کالکتہ کے اہتمام کی ذمہ داری کے ساتھ، مولانا کی نگرانی میں "پیغام" اخبار جاری گیا۔ ۱۹۲۱ء میں پیغام ہی کے ایک مضمون کی بناء پر میمع آبادی گرفتار ہو گئے۔ اگرچہ وہ مضمون خود ان کے قلم سے نہ تھا۔

**مولانا آزاد کا اعتراف** مولانا نے ان کی گرفتاری پر ایک پر زور تحریر لکھی اس سے میمع آبادی کی سیرت و کردار پڑھی روشنی پڑتی ہے نیز ان سے مولانا کے تعلق خاطر کا پتا چلتا ہے مولانا فرماتے ہیں: "کل چار بجے جب میں بیٹی سے کلکتہ ہنپا اور متوقع تھا کہ حسب مول اسٹیشن پر مولوی عبدالرزاق صاحب سے ملاقات ہوئی تو ان کی جگہ ان کی گرفتاری کی خبر نے میرا استقبال کیا۔ وہ اسٹیشن پر ملتے تو میرے

دل میں ان کی محبت بڑھتی ہو گز شستہ دو سال سے برابر بڑھتی رہی ہے  
مگر وہ نہ لے اور جیل خانے پلے گئے۔ اس طرح انہوں نے صرف اپنی  
محبت ہی نہیں بلکہ اپنی عزت کے لیے بھی میرے دل میں تھا ضاکیا،  
اب میں ان سے صرف محبت ہی نہیں کرتا بلکہ ان کی عزت بھی کرنا ہو۔  
۱۹۱۸ء میں وہ ہندوستان واپس آئے اور اس وقت سے اب تک  
برابر علمی و قومی خدمات میں مشغول رہے۔ نہ صرف وہ بلکہ ان کا پورا خاندان  
اپنے بخش ایمان اور حبِ اسلامی کے اعتبار سے اخلاص و عمل کا  
ایک قابل عزت گھر ناہے ان کے والد اور تینوں بھائی ہمیشہ راء و  
حق و عمل میں سرگرم عمل رہتے ہیں۔ ابھی تھوڑا اعصہ ہوا کہ ان کے  
بڑے بھائی میخ آباد میں اس لیے گرفتار کر لیے گئے تھے کہ انہوں نے  
متعدد خلافت کی تبلیغ کے لیے ایک اعلان شائع کیا تھا۔

دو سال ہوئے جب وہ مجھ سے ملے اور میں نے ان میں بھرپور  
قابلیت علم و عمل نمایاں پائی۔ یہ لمحہ کے ان مخصوص اہل عالم  
نو ہماری میں ہیں جن کی غیر معمولی قابلیتوں سے بھرپور امیدیں  
و امیتی کی جا سکتی ہیں۔ انہوں نے خدمتِ خلق و دعوت کی راہ میں  
مجھ سے جو رشته رفاقت و اختر جوڑا تھا وہ روز بروز قوی ہوتا گیا  
اور یہ کچھ سچے رفیق اور بھائی کی طرح ان کی صداقت میرے دل کو  
جذب کرنی رہی پھر لذوں جب مدرسہ جامع مسجد عربی کا افتتاح  
ہوا تو میں نے انہیں مکمل کتب بلا لیا اور انہی کی محنت و سعی سے

درسرے قائم ہوا۔ میشناوریت ان کے لیے کم نہ تھی لیکن ان کا ولود خدمت زیادہ وسیع میدان ڈھونڈتا تھا۔ بالآخر پیغام جاری ہوا اور اس کی ترتیب و اشاعت کا تمام باراخوں نے اپنے سرے لیا۔ یہ کہنا ضروری نہیں کہ اس بار کے دُہ اہل تھے اور نہایت مستعدی و قابلیت سے تن تھا اس کی ایڈیٹری کرنے رہے۔ قارئین پیغام میں کوئی شخص نہ ہو گا جو ان کی تحریروں کو لمحپی و شوق کے ساتھ پڑھا ہو گا۔

اُب دُو گرفتار ہو گئے، میں کہنا چاہتا ہوں کہ خدا تعالیٰ نے ان کی حُسن نیت اور حُسن عمل کو قبول کر لیا۔ اس بارے میں انسانی قلب کی درماندگیوں کا کچھ عجیب حال ہے، میں اگر کہوں کہ میرے دل پر کوئی صدر نہیں، تو یقیناً میں اپنے قدرتی جذبات کے لیے پرده پوش ہوں گا۔ میں اپنے دل کو راز بنانا پسند نہیں کرتا۔ میرے دل کو ایسے موقعوں پر غم ہوا ہے.... لیکن الحمد للہ کہ دل کے جذبے پر دماغ کا ایمانی یقین و استقاد غالب ہے.... میں خوش ہوں اور پسخ دل سے اپنے عزیز درفیق کو مبارکباد دیا ہوں، وہ میں گناہ ہیں اور ان کی گرفتاری ان کیلئے ایک پاک عبادت ہے انہوں نے جس سچی اور بے نکف بہت و بشاشت کے ساتھ اپنی گرفتاری کا استقبال کیا اور جس اطمینان و استعماۃ کے ساتھ اس وقت قید خانے میں، ہیں

خدا تعالیٰ وہ جو ہر مسلمان کو عطا کرے۔

مولانا آزاد نے میسح آبادی کو جو شاندار خزانِ تھیہت پسیں تھیے۔ مولانا کو معمولی اعزاز نہیں۔ مولانا نے اپنے معاصر علمائے دین اکا بریاست میں اتنے شاندار الفاظ میں کسی کی سیرت و خدمات کا اعتراف نہیں کیا۔ انھوں نے اپنے اور اپنے معاصر کے معاٹے کو ہمیشہ تاریخ کے حوالے کیا لیکن میسح آبادی سے ان کی دلی محبت اور تعلق تے یہ گوارا نہ کیا کہ ان کا مقدمہ تاریخ کے فیصلے کے لیے چھوڑ دیں بلکہ ان کی بہترین سیرت، بلند کردار اور عظیم الشان خدمات کے متعلق اپنی شہادت قلم بند کر گئے، ماکہ تاریخ کی عدالت میں جب ان کا مقدمہ پیش ہو تو مورخ کو صحیح فیصلے تک پہنچنے میں دشواری نہ ہو۔

الجامعہ کا اجراء میسح آبادی کی گرفتاری کے بعد مولانا عبد الرحمن ندوی مولانا آزاد بھی گرفتار ہو گئے تو اس کا جاری رکھنا مشکل ہو گیا اور "پیغام" بند ہو گیا۔ میسح آبادی کو اس مقدمہ میں دو سال قید کی مزاسنائی گئی۔ البتہ رہائی ایک سال کے بعد ہی مل گئی۔ رہائی کے بعد "الجامعہ" کے نام سے ایک پرچہ نکالا جو مولانا آزاد کی نگرانی میں اپریل ۱۹۲۵ء سے جون ۱۹۲۶ء تک جاری رہا۔

الہلال کا دوبارہ اجراء جولائی ۱۹۲۶ء میں "الہلال" کا دوڑنا لی شروع ہوتا ہے۔ اس کی تمام ذمہ داری میسح آبادی پر ہتھی۔ دسمبر ۱۹۲۶ء میں الہلال بند ہوا اس کے ساتھ ہی مولانا کی رفاقت کا آٹھ سالہ دور کبھی ختم ہو گیا۔ ابھنی تک وہ مولانا کے ساتھ

رہتے تھے اب انھوں نے علیحدہ رہائش کا انتظام کر کے مصروف قسطنطینیہ کے بعض اخبارات کی تامہنگاری اور تالیف و ترجمہ کا شغل اختیار کیا پھر کلکتہ ہی سے اپنا اخبار نکالا اور خوب چلا یا ۔

دہلی میں قیام ملک کی آزادی کے بعد مولانا آزاد ہےن۔ وست ان کے وزیر تعلیم بنے تو انھوں نے میمع آبادی کو بھی ۱۹۴۷ء کے اوازیں دہلی بلالیا۔ انڈین کو نسل فارکلچرل ریلیشنز کا عربی سہ ماہی رسالہ "ثقافت الہند" ان کی ارادت میں جاری ہوا۔ پھر دنون کے بعد آل انڈیا ریڈیو کے عربی شعبے کے مشیر اور پھر مارپی مقرر ہوئے ۔

انتقال پر ملال میمع آبادی کو مولانا سے بڑی محبت تھی۔ مولانا کے انتقال کے بعد ان کا دل بھی دنیا سے اچاٹ ہو گیا۔ صحت ۱۹۵۴ء سے خراب تھی۔ کیتسر کی ابتدا ہو چکی تھی کی جو امر من ابھر چکا تھا اور علاج سے عارضی افاقہ ہو گیا تھا۔ مولانا کی دفات کے بعد مرض عود کر آیا۔ صحت روز بروز گرتی چلی گئی۔ بالآخر ۲۷ جون ۱۹۵۹ء کو وہ بھی جوارِ رحمت میں چلے گئے ۔

# مولانا ابوالمحاسن سید محمد سجاد

مولانا ابوالمحاسن سید محمد سجاد صوبہ بہار کے سربرا آ دردہ علماء میں سے تھے جمیعت علماء، خلافت کمیٹی اور امارت شرعیہ بہار کے قیام میں ان کا بہت بڑا حصہ تھا۔ انہوں نے اپنے صوبے میں تحریک خلافت، تحریک ترک موالات، تحریک سول نافرمانی کو پروان چڑھایا اور ملک کی آزادی میں حصہ لینے کے لیے صوبے میں عام بیداری پیدا کی اور علمائے دین کو سامنے سیاسی جدوجہد میں نہ رہت حصہ لینے پر تجویز کیا بلکہ انھیں صوبے میں سیاسی رہنمائی کے مقام پر لاکھڑا کیا۔

مرحوم مولانا ابوالمحاسن صوبہ بہار کے قطبہ بہار کے ایک موضع میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم انہوں نے قطبہ بہار میں مولانا وحید الحق استھانوی بہاری کے مدرسہ اسلامیہ میں حاصل کی۔ آخری تعلیم اور آباد کے مشہور مدرسہ سجنیہ میں مولانا عبدالکافی الدیابادی علیہ الرحمہ کے درر میں ہوئی۔ | تعلیم سے فراغت کے بعد ان سال تک مدرسہ اسلامیہ درس و تدریس قطبہ بہار مدرسہ سجنیہ الدیابادی میں تدریس میں مشغول رہے۔ ۱۳۲۹ھ میں انہوں نے گیا میں مدرسہ النوار العلوم

لی بنیاد ڈالی اور مدت دراز تک مدرس ادل کی حیثیت سے درس فندریں  
و نظم و انتظام مدرسہ کی بہترین خدمات انجام دیں۔

**تحریک الہلال سے دلچسپی** | سیاست سے دلچسپی انھیں جنگ  
طرابس اور بیقان کے زمانے سے  
بیدا ہوئی اسی وقت سے وہ ملک کی آزادی کے لیے سرگرم کارہو گئے  
مولانا ابوالکلام آزاد کی تحریک الہلال سے ان کی دلچسپی اسی زمانے سے  
قیمی۔ مولانا سید سلیمان ندوی علیہ الرحمہ لکھتے ہیں:

”مولانا ابوالکلام آزاد کے الہلال کی تحریک نے بنگال کے  
قرب کے سبب سے بہار پر پورا اثر کیا تھا اور بہت سے  
علمائے ان کی اس تحریک پر بیک کہا۔ ان میں مولانا  
سجاد کا نام بھی لیا جا سکتا ہے؛“ ۱۷

**تحریک نظم جماعت سے دلستگی** | پھر جب مولانا آزاد نے نظم جماعت  
کے سلسلے میں کوشش کی تو  
مولانا سجاد مرحوم نے اس دعوت کے قبول کرنے میں اقدام و سبقت  
سے اساقیون اللہ ولون کا مقام حاصل کر لیا۔ حضرت سید صاحب علیہ الرحمہ  
تحریک فرماتے ہیں ۱۸

”راپنچی کی اسی ری کے زمانے میں مولانا ابوالکلام نے ہم خیال  
و کار فرما علمائی تلاش و تفتیش کا کام ایک مخلص کے سپر کیا تھا۔

۱۷ میم تھیکنگ، مکتبہ الشق، کراچی ۱۹۹۴ء صفحہ ۲۳۲

۱۸ مولانا مخلص کا نام معلوم نہیں ہو سکا۔

اکھنو نے جن علماء کا نشان دیا، ان میں ایک مولانا سجاد  
بھی تھے جو اس وقت انوار العلوم گیا کی مندرجہ درس پر تھے۔<sup>۱۷</sup>

امارت شرعیہ بہار کا قیام مولانا ابوالکلام آزاد نے انھیں اپنے  
مجین و مخلصین میں شمار کیا ہے۔ وہ  
صویہ بہار میں تحریک نظم جماعت کے اہم کارکنوں اور ان خوش نصیبوں  
میں سے تھے جن کی مساعی سے کم از کم ایک صویہ میں نظم جماعت اور امارت  
شرعیہ کا قیام عمل میں آگیا۔ ان کی اس عظیم اشان خدمت کے اعتراض  
میں مولانا سید سلیمان ندوی لکھتے ہیں:

”بہار میں امارت شرعیہ کا قیام ان کی سب سے بڑی کرامت  
ہے۔ زمین شور میں سنبھل پیدا کرنا اور بخیر علاقے میں بہتانی کیستی  
کھڑی کر لینا ہر ایک کام نہیں۔ ۱۹۱۶ء میں ”معارف“  
میں اس تحریک کو اٹھایا گیا اور اصلاحات کے سلسلے میں  
اس کو پیش کیا گیا۔ پھر ۱۹۲۰ء میں یورپ سے والپی کے  
بعد چاہا کہ اس کو نام بندوستان کا مسئلہ بنایا جائے مگر اس  
عہد کے بعد تعلیم یافتہ علم برداروں نے اس کو کسی طرح  
چلنے نہ دیا مگر بہار میں مولانا سجاد صاحب کی قوت عمل نے  
اس کو وجد کا قابض بخش دیا۔<sup>۱۸</sup>“

قومی و ملی کاموں میں انہوں نے زندگی بھرنہ بایت سرگرمی  
**عوام کا محبوب** سے حصہ لیا۔ وہ ان لوگوں میں سے تھے جو بلا امتیاز  
 مذہب و ملت اہل ملک کی خدمت کے لیے ہمہ وقت مستعد رہتے ہیں۔ عوام  
 کی بے لوث خدمت کے اسی جذبے نے انھیں صوبہ بہار کے تمام طبقوں  
 کی ایک مشترک میراث اور محبوب ترین شخصیت بنادیا تھا۔ علمائے کرام  
 کے طبقے میں انھیں جس عزت اور احترام کی تظروں سے دیکھا جاتا تھا اس کا  
 اندازہ اس امر سے لگایا جا سکتا ہے کہ جمیعت علمائے صوبہ بہار کے قیام کے  
 بعد شاید ہی کوئی ایسا سال آیا ہو جس میں وہ جمیعت کے ناظم نہ رہے ہوں  
 اور بہار میں نظم جماعت اور امارت شرعیہ کے قیام کے بعد وہ مدت الم'er  
 نائب امیر شریعت کے عہدے پر فائز رہے۔

**مولانا سید سلیمان ندوی مرحوم** نے ان کے انتقال  
**بہار کی تہنیادولت** پر "معارف" اعظم گڑھ میں ایک پرسو مقالہ لکھا  
 تھا جس میں انہوں نے ان کے فضائل و مخاسن شخصی و علمی اور ان کی خدمات  
 دینی و ملی کا نہایت شاندار الفاظ میں تذکرہ کیا تھا۔ اس میں مرحوم نے آں  
 موصوف کو ملک کے لیے پیام رحمت، بہار کی تہنیادولت اور تنظیمی و تبلیغی اور  
 مذہبی و سیاسی تمام تحریکات کی چیل ہپل کا باعث فسار دیا تھا۔  
 سید صاحب مرحوم کے یہ الفاظ ان کے سوزدگی کے آمیتیہ دار ہیں:

"دہی ایک چراغ تھا جس سے یہ سارا لگر روشن تھا۔ وہ

عطنی کی عان اور بہلے کی روح تھے، وہ کیا مرے کہ بہار مر گیا؟

مرثیہ ہے ایک کا اور نوح ساری قوم کا" لہ

## مسلم لیگ اور تحریک شیخ الاسلامی | مولانا آزاد کے ماذون و مامور کی حیثیت سے نظم جماعت کا کام شروع کیا تو علماء کے حلقوں میں کام کا

نتیجہ تو صوبہ بہار میں نظم جماعت اور عمارت شرعیہ کے قیام کی صورت میں نکلا اور دنیا نے ان کے مساعی کے ثراٹ دیکھ لیے لیکن بہت کم لوگ اس حقیقت سے واقف ہوں گے کہ انہوں نے ۱۹۱۸ء میں آل انڈیا مسلم لیگ کے سالانہ اجلاس منعقدہ دہلی کے موقع پر اس کے پیٹ فارم سے مولانا عبدالباری حفظہ اللہ علیہ مسلمہ شیخ الاسلامی کی تسبیت مندرجہ ذیل دو تجاویز پیش کرانے اور انہیں منظور کرانے کی کوشش کی تھی:

۱۔ آل انڈیا مسلم لیگ تمام اسلامی احکام و اعمال کے انہام کیلیے

تقریب شیخ الاسلام فی الہند کو نہایت ضروری خیال کرتی ہے اور اس امر پر قین کامل رکھتی ہے کہ بغیر مشینخت اسلامیہ (سیاسی و ملی) حقوق اور مذہبی احکام کی حفاظت نہ رکن ہے۔

۲۔ آل انڈیا مسلم لیگ گورنمنٹ سے پر زور نظفوں میں بے درخواست

کرتی ہے کہ مسلمانوں کی وفاداری و اطاعت شماری پر کامل اعتقاد رکھتے ہوئے مسلمانوں میں مذہبی احکام کی حفاظت کے لیے با اختیار مشینخت اسلامیہ فی الہند عطا فرمائے۔

اگرچہ مولانا سجاد مرحوم اپنی اس کوشش میں کامیاب نہیں ہوئے۔

مسلم لیگ اپنے پیٹ فارم سے اس تجویز کو منظور کر کے اپنی قیادت کو خلیل میں ڈالنے کے لیے تیار نہیں ہو سکتی تھی لیکن مرحوم کی پر اخلاص مساعی اور قیام نشریعت اسلامیہ کے لیے ان کی بے چینیوں کا ایک امکن ت نقش تاریخ کے صفحات پر ثبت ہو گیا جو ہمیشہ ان کی یاد دلاتا رہے گا۔

**بے نفسی کا نمونہ** مولانا سجاد مرحوم اخلاص دبے نفسی کا مجسم تھے ان کی کسر نفسی کا ثبوت اس سے ٹھہر کر اور کیا ہو سکتا ہے کہ ۱۹۴۲ء میں جمیعت العلماء بنگال کی سالانہ کانفرنس کی صدارت کے لیے کارپردازان جمیعت اور تنظیم جلسہ کے لیے خدا اصرار پر چار گام تشریف لے گئے لیکن جمیعت کے ایک کارکن نے غلطی سے مولانا فاخر ابادی کو بھی جلسہ کی صدارت کی دعوت دیدی تھی اس لیے وہ بھی پسخ گئے ہر چند کہ تنظیم جلسہ اس بات کو پسند نہ کرتے تھے لیکن مولانا سجاد مرحوم اپنے حق سے دست بردار ہو گئے اور مولانا فاخر کو جلسہ کا صدر بنادیا۔ ۱۵

**ہندوستان کے سیاست دان علماء میں حقیقت پسند عالم دین** مولانا سجاد بہاری ٹڑے ہی کامیاب اور حقیقت پسند عالم تھے۔ سیاسی سوچہ بوجہ میں بے مثال تھے اور تنظیمی اور علمی صلاحیتوں میں ان کا کوئی حریف نہ تھا۔ تحریک خلاقت، تحریک ترک، موالات، سول نافرمانی اور بہت سی قومی تحریکات میں ٹھہر چڑھ کر حصہ لیا۔ ۱۶ نقوش لاہور، خطوط نمبر (جلد ۲) خط مولوی منیر الزماں اسلام آبادی بنام مولانا عبد البقری جوئی صفحہ ۱۹۳۔

مگر کبھی گرفتار نہیں ہوئے۔ صوبہ پہاڑیں مسلم مفاد کے لیے ہمیشہ سینہ پر رہے۔ دینی مسلک کے لحاظ سے علمائے دیوبند کے پیر و اور سیاست میں جمیعتہ علمائے ہند کے مسلک کے پایند تھے۔ ۲۲ نومبر ۱۹۴۷ء کو کھلواڑی شریف میں اس عالم باعمل اور مجاہد فی سبیل اللہ نے سفر آخرت اختیار فرمایا۔

باب هفتم

مریدین مخدصین

# خواجہ عبدالحسی فاروقی

پیدائش اور تعلیم | خواجہ عبدالحسی فاروقی مرحوم برصغیر پاک و ہند کے مشہور عالم دین تھے ۱۸۸۴ء میں ضلع گوردا سپور کی تحصیل شکر گڑھ میں پیدا ہوئے۔ تعلیم کی ابتداء مقامی مدرسے سے ہوئی۔ گورنمنٹ ہائی اسکول گوردا سپور سے میٹرک کا امتحان پاس کیا اس کے بعد لاہور آگئے اور اسلامیہ کالج میں پڑھا۔ اس کے بعد علوم دینی کی طرف متوجہ ہوئے اور دارالعلوم دیوبند میں حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن دیوبندی رح کے آگے زانوئے نکز تھہ کیا۔ شیخ التفسیر مولانا احمد علی لاہوری ان کے دارالعلوم کے ساتھیوں میں سے تھے جس زمانے میں مولانا عبداللہ سندھی مرحوم دیوبند میں تھے اور جمیعت الانصار کی تنظیم اور قدیم طلبائے دارالعلوم کی سیاسی تنظیم و تربیت میں مصروف تھے۔ خواجہ صاحب مرحوم نے بھی ان سے تفسیر پڑھی تھی۔ کچھ مدت دہلی میں قیام رہا تھا اور طب کی تکمیل بھی کر لی تھی۔

حضرت شیخ الہند کے فیض تعلیم و تربیت اور سیاست سے دلچسپی | امام انقلاب مولانا عبداللہ سندھی مرحوم کی

صحبت کا نتیجہ تھا کہ وہ شروع ہی سے سیاست میں دلچسپی رکھتے تھے ملک کی آزادی کی تحریک میں عملہ شرکیں رہے۔ ریشمی رومال کی تحریک کے ساتھ میں ہندوستان میں جن حضرات کو اس سے تعلق یا تعلق کے نتک میں پکڑا اور زندگانی میں ڈالا گیا ان میں خواجہ صاحب مرحوم بھی تھے اس موقع پر انھیں سینٹرل جیل ملتان میں قید کیا گیا تھا اس سے پہلے وسط سال ۱۹۱۶ء میں بھی وہ گرفتار و نظر بند کیے جا چکے تھے۔ حریت طلبی اور حق کو شی کے جرم ہی میں وہ اس کے بعد بھی متعدد بار قید و نظر بند کیے گئے لیکن مرحوم ان تمام آزمائشوں سے سرخ و گزرے۔ سیاست سے ان کو دلچسپی زندگی بھر رہی اس کے باوجود ان کا اصل مقام علی سیاست کے بجائے علم و فضل اور درس و تدریس تھا اور ان کی زندگی کے بیشتر شب و روز علی و تدریسی مشاغل میں بس رہوئے۔

خواجہ عبد الحی مرحوم ایک مدت تک جامع ملیہ پاکستان آنے کی تحریک ۱۹۳۴ء دہلی میں دنیاگات کے پروفیسر ہے۔ کے بعد تقریباً دو سال تک حضرت بل (کتبہ) میں شیخ محمد عبد اللہ کے قائم کردار دار العادم میں کبھی ورس و تدریس کی خدمات انجام دیتے رہے۔ ان کے خاندان کے لوگ اور اعزہ تقسیم ملک کے بعد پاکستان آگئے تھے۔ حضرت خواجہ صاحب کی زندگی کا بیشتر حصہ دہلی میں گذر ا رہا اور وہ برصغیر پاکستان ہند کے انقلاب پسند دینی مکتبہ نظر اور علمائے حق سے والبتر رہے تھے اس لیے انھیں تردد تھا کہ پاکستان میں وہ آزادی اور دینی کے ساتھ کام کر سکیں گے میکن گورنمنٹ ایونیورسٹی نے انھیں مشویہ دیا کہ انھیں پاکستان جانا چاہئے۔

مولانا آزاد کے نزدیک پاکستان میں دینی کام کرنے میں صحیح یا سی جمہوری تصور پیدا کرنے اور پاکستان کو مفہوم و مستحکم بنانے کی ضرورت ہندوستان کے مسلمانوں کے نقطہ نظر سے بھی بہت اہم تھی۔ اس لیے مولانا آزاد نے جہاں متعدد دیگر قابل اور ماہرین کو پاکستان جانے کا مشورہ دیا تھا۔ خواجہ صاحب مرحوم کو بھی انہوں نے پاکستان جانے کا مشورہ دیا تھا۔ انہی معاشرے میں داکٹر ڈاکٹر حسین مرحوم کا مشورہ بھی یہی تھا۔ خاندان کے حوالیت بھی اسی کے مقاضی تھے چنانچہ ۱۹۴۵ء میں خواجہ صاحب پاکستان تشریف نے آئے۔ ان کے پاکستان آنے میں خود پاکستان کے بعض اکابر کے ایکاں و اصرار کو بھی خل تھا اور توقع تھی کہ تعلیمات کے شعبے میدان کے علم و فضل اور تجزیے سے فائدہ اٹھایا جائے گا لیکن اسے بسا آرزو کر خاک قدر تقریباً دو سال تک انتظار رہا کہ حسب و عدہ و توقع ان سے تعلیمات کے شعبے میں ان کے شلیمانستان کام لیا جائے گا۔ جب اس طرف سے مایوسی ہوئی تو اسلامیہ کالج ملیوے روڈ لاہور میں اسلامیات اور عربی کے شعبے کی صدارت قبول کری اور بقیہ عرطیبہ کی تعلیم و تربیت میں بس رکر دی۔

**تصنیف و تالیف** [ تعلیم و تدریس کے ساتھ انھیں تھیں تھیں و تالیف کا ذوق بھی تھا۔ اسی ذوق کا نتیجہ تھا کہ شعبۂ اسلامیات و عربی کے زیر اہتمام "بزم علوم اسلامیہ" قائم کی تھی اور قرآن حکیم کی تفسیر کی تالیف اور اس کی نشر و اشاعت میں معروف رہے۔ قرآن حکیم سے انھیں خاص دلچسپی تھی۔ ان کے متعدد رسائل قرآن

حکیم کی تفسیر کے سلسلے میں ان کے ذوق کی یادگاریں ۔

مولانا آزاد سے تعلق خواجہ صاحب مرحوم مولانا ابوالکلام آزاد کے قدیم و خاص ارادت مندوں میں سے تھے۔ انہوں نے مولانا کے ہاتھ پر بعیت بھی کی تھی۔ حزب اللہ میں شامل تھے۔ مولانا نے کلکتہ میں دارالارشاد فاکم کیا تو خواجہ صاحب نے اس میں مولانا کے درس قرآن حکیم سے استفادہ کیا۔ ۱۹۱۶ء میں مولانا آزاد کو کلکتہ سے اخراج کا حکم ملا، اس وقت پندرہ بیس طالب صادق جمع ہو چکے تھے۔ لیکن کلکتہ سے مولانا کے اخراج کی وجہ سے یہ سلسلہ درس تعلیم ٹوٹ گیا۔ جو حضرات جمع ہوئے تھے منتشر ہو گئے۔ خواجہ صاحب لاہور تشریف لے آئے۔ مولانا سے تعلق واردات در ان کی رفاقت کی قیمت انھیں یہ دینی پڑی کہ لاہور میں نظر بند کر دیے گئے ۔

انتقال اور علمی یادگار خواجہ صاحب نے متعدد بلند پایہ کتابیں اپنی یادگار چھپوڑیں ان میں سورہ یقرہ، سورہ آل عمران، سورہ النعام، سورہ توبہ، سورہ یوسف، تیسیوں پارے کی چند سورتوں کی تفسیر بھی ہیں جو اصل مولانا آزاد کے افادات پر مبنی ہیں۔ خواجہ صاحب نہایت نیک، متقد، وسیع النظر، صاحب علم و فضل بزرگ تھے۔ ۸ جنوری ۱۹۶۵ء کو لاہور میں انتقال فرمایا اور مالک حقيقة سے جا ملے۔

# مولانا سید داؤد غزنوی

**پنجاب کا تہذیب اشرف** | بر صغیر پاک و ہند کی تاریخ میں پنجاب کے مخصوص سیاسی مراحل، برٹش حکومت سے کمال و فاداری، اس کے اتحاد و دفاع، مخصوص خدمات، برطانوی مفارکے تحفظ کے لیے جان پساری اور قربانی اور سب سے بڑھ کر دین کے نام پر برٹش استعمار کی وفادار و خیرخواہ ایک سیاسی تحریک کے آغاز و فراغ کی بینا پر سب سے زیادہ رسماً اور بدنامی اسی کے حصے میں آئی ہے۔ لیکن پنجاب کا ایک ایسا اشرف بھی ہے جس میں بر صغیر پاک و ہند کا کوئی صوبہ اس کا شریک نہیں، وہ اس پر جتنا بھی فخر کرے جائے ہے۔ پنجاب کا یہ فخر علمائے حق کی اس مقدس جماعت کی وجہ سے ہے جس نے کفر زار ہند میں اپنے قیام سکونت اور مراکز علمی و دینی کے لیے پنجاب کا انتخاب کیا۔ علمائی اس مقدس جماعت کی اشاعت و تبلیغ اسلام کی جوانانگاہ اگرچہ مشرق مغرب کے تمام دیار و امصار تھے لیکن وہ اپنے مراکز سے دور و پے تعلق کیجھی نہ ہوئے ان کا محور علمی و دینی ہمیشہ پنجاب رہا۔ اسلامی ہند کے آخری ڈھانی سو سال میں ان کی خدمات دینی کی تاریخ ہنایت شاندار ہی ہے۔

علمائے حق کی یہ مقدس جماعت مزرعہ ہند پر ابر کرم کا ایک چھپنیا تھا جس نے مسلمانوں کے خلی ایمید کو سرپنزا شادا ب کر دیا۔

تاریخ کے ہر دور میں اور علم و عمل کے ہر میدان میں بڑے غزنوی خاندان پڑے عالم پیدا ہوئے جن کی غلطیتوں کا دنیا نے اعتراف کیا ہے اور جن کے آگے دنیا نے عقیدت و احترام کا سر جھکا یا سے۔ لیکن اگر کسی ایسے خاندان کی تلاش کی جائے جو گذشتہ کئی صدیوں سے تا ایں دم اور جس کے اسلاف سے لے کر اخلاف تک بلا انقطع لامع توارث و تسلیل علم و عمل کی مختلف مملکتوں کے تاجدار ہے ہوں اور اصحاب علم اور طالبان صدق و صفا کی مقدس آبادیوں نے جن کے مطیع و فریان بردا رہا اور جگہ ارہنے پر فخر کیا ہوا اور جس کے نہ صرف اسلاف میں بلکہ اخلاف میں بھی ایک وقت کئی کئی اصحاب دس و اتنا، سجادہ نشین سلوک و تصور اور ایسا بسیاست و تدبیر ہے ہوں اور اس سے بڑھ کر جس خاندان کا ایک ایک فرد مذہب و سیاست اور مختصہ علوم و فنون کے اصول و فروع پر یکساں حادی اور اپنے وقت میں علم و عمل کا شہنشاہ رہا ہو تو ہمیں صرف ایک خاندان نظر آتا ہے جس کے اخلاق صالح اپنے اسلاف کرام کی سنت علمی و عملی کے عامل اور اس کے محافظ ہیں اور وہ خاندان ہے مولانا سید محمد داؤد عز لوزی کا۔

مولانا سید محمد داؤد غزنوی، مولانا سید عبد اللہ غزنوی کے عظیم پوتے مولانا سید ابو الحسن غزنوی اور مولانا سید عبدالواہ غزنوی کے معین بھنیجے اور تعلیم و تربیت

مولانا سید محمد اسماعیل غزنوی کے برادر عزیز تھے۔ ان میں سے ہر شخص علم و تقویٰ تعلیم، کتاب و حکمت، تسلیک بالحدیث، تعمیل و اتباع سنت اور عشق سیرت رسالت پناہی میں ممتاز اور علم و عمل کے لحاظ سے عوام و خواص میں سر بلند دار جمین رکھتا۔ ان کے جدا مجدد غزنوی سے ہجرت کر کے امرت سرتیں آبے تھے۔ یہیں گذشتہ مددی کی آخری وصائی میں مولانا داؤد غزنوی کی ولادت ہوئی۔ ابتدائی علوم و فنون اسلامی کی تعلیم اپنے نامانی بزرگوں سے پائی۔ اسلامی علوم سے ذہنی منابت ہی نہ تھی بلکہ کہنا چاہیے کہ ان کی شخصیت کا خیر ہی دینی علوم و فنون کی مسٹی سے تیار ہوا تھا۔ اس لیے اصول و فروع پر کم عمری ہی میں ان کا عبور باعث حیرت نہ تھا، پھر بھی رسمی اور روایتی طور پر تکمیل کے لیے دہلی و لکھنؤ کا سفر کیا۔ دہلی میں شیخ الکل میاں سید نذر حسین محدث دہلوی اور مولانا سید عبد اللہ غازی پوری کے درس حدیث سے فیض یا بہوئے، پھر فقہ، منطق، فلسفہ وغیرہ کی تکمیل کی طرف توجہ فرمائی۔ علوم عقلی میں انھوں نے مولانا سیف الرحمن کا بیلی مدرسہ فتح پوری کے مشہور مدرس سے خاص طور پر اور لکھنؤ میں بعض شیعہ علماء و مجتہدین سے استفادہ کیا۔

ابتدائی عملی زندگی لائے از کئی سال تک ہنایت توجہ ادا رہا اک تکمیل کے بعد وطن باون امترس و اپس تشریف کے ساتھ اپنے آبائی مدرسہ غزنوی میں تعلیم و تدریس میں مصروف رہے اور اپنے نامانی کی رہایت کے مطابق تشنہ کامان علوم دینی کو سر جھپٹ کتاب

سنت سے سیراب کرتے رہے۔

اس زمانے میں انہوں نے اپنے ذوق تعلیم کتاب سنت اور کمال تدریس علوم و فنون ہی کی بنا پر شہرت اور مقبولیت حاصل نہیں کی تھی بلکہ اپنے جوش و اصلاح ملت و لولہ تبلیغ و اشاعت اسلام جذبہ خدمت غلق، تحریک آزادی وطن سے اپنی دل پسی اور کمال خطابت کی وجہ سے بھی امرتسریں اپنا ایک مقام پیدا کر لیا تھا۔ وہ اپنی نوجوانی میں بھی میر کاروان کی صفات بلند نگاہی دل نوازی سخن اور پُرسوں سی جان سے بھرہ مند تھے۔

**میدان سیاست میں** ۱۹۱۹ء تک وہ میدان سیاست میں بھی نظر گئے۔ جیسا نواہ باغ کے حادثے کے بعد تو وہ ایک سیاست داں کی حیثیت سے عوام کی رہنمائی کے مقام پر پہنچ گئے۔ جیسا نواہ باغ کے حادثے اور پنجاب میں مارشل لا کے نفاد سے پنجاب میں اور خصوصاً امرتسریں عوام کے دلوں پر جو ہمیہ طاری ہو گئی تھی مولانا داود غزنوی نے اسے دور کرنے میں بہت نمایاں حصہ لیا۔ انہوں نے اس وقت آزادی کی تحریک کی حمایت کی جب پنجاب میں کانگریس کے ہڈے بڑے بڑے نیتاپنے گھر و مکانوں کے گوشے ہلے عائیں میں چھپے بیٹھے تھے اور بریوں پنجاب کے سیاسی رہنماء پنجاب کا رخ بھی نہ کرتے تھے۔

انہوں نے اپنی شرکے بارہ، رس حیثیت طلبی، بریش استعمار کی مخالفت اور حق کوٹی کے جرم میں قید و بند کی نذر کر دیے۔ انہوں نے استخلاص وطن کی جدوجہد میں کانگریس جمیعت علماء ہند، مجلس احرار اسلام اور حضرت ریاست

نواز اور آزادی خواہ تحریک کا ساتھ دیا اور جب حریت طلبی کی جنگ کے بجائے ملک کی تعمیر و ترقی کا میدان عمل ان کے سامنے کھلا تو وہ بے جھگھک اور بلا خوف اور لامِ مسلم لیگ میں شریک ہو گئے کہ اس وقت پنجاب، سرحد وغیرہ کے مسلم رہنماؤں کے بیچ پہنچی ملی ہی خواہی کا تقاضا تھا۔ شاید یہ بات بہت کم لوگوں کو معلوم ہو گی کہ پنجاب سرحد کے جن سیاسی رہنماؤں کو مولانا ابوالکلام آزاد نے لیگ میں شامل ہو جانے کا مشورہ دیا تھا۔ ان میں مولانا داؤد غزنوی بھی تھے۔

مولانا عز لذی مرحوم خلافت کمیٹی کے ابتدائی ارکان اور اس کی تشكیل کرنے اور مجلس احرار اسلام کو قائم کرنے والوں میں سے تھے۔ کانگریس ہائی کمان کے وہ ۱۹۴۷ء تک نمیرہ ہے۔ عرصے تک پنجاب کا نگریس کمیٹی کے صدر رہے اور بلا تفرقی مذہب و ملت ہندو، سکھ، مسلمان کی خدمت میں مصروف رہے۔ ۱۹۴۷ء کے انتخاب میں کانگریس کے ملکت پر کھڑے ہوئے۔ وہ پورے پنجاب میں واحد شخص تھے جو لیگ امیدوار کے مقابلے میں کانگریس کے ملکت پر جیتے تھے۔ یہ بات عوام و خواص میں ان کے اثر و رسوخ اور ہر دلعزیزی کا بین ثبوت ہے۔ کانگریس میں شمولیت اور لیگ کے انداز سیاست سے اختلاف کے باوجود وہ لیکی ملکوں میں بھی عوت اور احترام کی نظر سے دیکھے جاتے تھے، ان کے تدبیر کا ہر حلقة نگریں اعتراف موجود تھا۔ یہی وجہ تھی کہ جب وہ ۱۹۴۷ء میں لیگ میں شامل ہوتے تو صوبے کی صدارت انھیں سونپ دی گئی۔

مولانا دادو دغز نوی نے ترک موالات، سول نافرمانی، خلافت، ایک سازی، ہندوستان چھوڑ دو، آزادی کشمیر کی تحریکوں میں ملک و قوم کی رہنمائی کی ججاز کے مسائل و معاملات کے حل میں ایمیر عبد العزیز ابن سعود نے ان کی بھیت و تدبیر سے سب سے زیادہ فائدہ اٹھایا۔ امیر مرحوم ان سے بہت ہتھاڑھتھے مسجد شہید گنگ کی تحریک میں اگر ان کے تدبیر سے فائدہ اٹھایا جاتا تو وہ افسوس تاک صورت حال کبھی نہ پیدا ہوتی، جو تحریک کے عاقبت نا اندر لیش رہنا وہ کی وجہ سے پیدا ہوتی۔

وہ مختلف اوقات میں جمیعت علماء ہند کے نائب صدر اور سکریٹری کے مقرر عہدوں پر فائز تھے اور درکنگ کمیٹی کے ممبر تو وہ ہمیشہ رہے جمیعت علماء صوبہ پنجاب کا قیام آپ ہی کی کوششوں کا نتیجہ تھا۔ نومبر ۱۹۲۱ء میں مولانا ابوالکلام آزاد کی صدارت میں جمیعت علماء ہند کا جو عظیم الشان سالانہ اجلاس لاہور میں ہوا تھا جمیعت کی سالہ تاریخ میں اس شان کا دوسرا اجلاس شاید کبھی ہنیں ہوا۔ اس کی کامیابی آپ ہی کی رہائی شب دروز کی رہن منت تھی۔ اس اجلاس میں عین وقت پر صدر استقبالیہ کے صدارت سے انکار پر خطبہ استقبالیہ بھی آپ ہی کوئی کرنٹ پڑا تھا۔

ذوق علمی کے ساتھ تنظیمی صلاحیت شاذ ہی دیکھنے میں آئی ہیں میکن ان کی علمی عملی تربیت ہی اس طرح ہوتی تھی کہ ان کی تحریک میں شروع ہی سے دونوں خوبیاں جمع ہو گئیں تھیں ۱۹۲۳ء میں ان کی عمر ۲۲ برس سے زیادہ تھی کل پنے سیا سی اور علمی ذوق کی بنیاد پر وہ پنجاب کے چھتے کار دماغوں میں شمار ہوتے تھے۔

عبدالرشید اظہر صاحب نے ایک روایت نقل کی ہے کہ رسول نافری کی تحریک کے زمانے میں جب کچھ مدت کے لیے امریکی انتظامیہ شہر کا نظر و نسق قائم رکھنے میں تاکام ہو گئی اور کانگریس کمیٹی نے شہر کا انتظام اپنے ہاتھ میں لیا تو شہر کے ایک حلقے کا ناظم مولانا داد غفرنی کو مقرر کیا گیا اپنے ہنریت خوشی سلوبی اور قابلیت کے ساتھ اپنے حلقے کا انتظام کیا۔ واضح ہے کہ یہ نظام مخفی رسمی تھی بلکہ اس کی علمی حیثیت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ اپنے نے بعض جائزیم کی پا داشتیں حسن و تاجسروں پر ہزاروں روپیے سکھ جانے کے اور انہوں نے یہ چون و چرا ادا کیے۔

ایک عالم و مدرس مولانا داد غفرنی اپنے وقت کے بہت بڑے صاحب درس تھے۔ حدیث میں موصیٰ امام مالک اور حکمت و فلسفہ احکام اسلامی میں حضرت شاہ ولی اللہ عزیز محدث و ہبھوی کی جوہرۃ اللہ الباریۃ سے انھیں خاص شغف تھا اور ہنریت شوق و انہما کے ساتھ ان کتب عالیہ کا درس دیتے تھے۔ آداب درس کے اہتمام کے لحاظ سے وہ اپنے وقت کے امام بمالک تھے۔

وہ ایک شاعر فواد خطیب اور بلند پایہ منشیت بھی تھے۔ انہوں نے دینی رسیاسی مخصوصات اور مباحث پر متعدد بلند پایہ سائیل اپنی علمی یادگار چھوڑتے ہیں جن میں سلسلہ توحید نماز مسنون، اسلامی دستور، محدثین کی علمی دینی خدمات، اسلام اور انہدام قبور، شہادت حسین و عزیزہ قابل ذکر ہیں۔

امریت سر سے توحید کے نام سے ایک ہفت روزہ بھی جاری کیا تھا،

جسے ایک مدت تک نہایت کامیابی اور شان کے ساتھ نکالتے رہے۔ اس میں علمی و دینی اور وقت کے سیاسی مسائل میں ان کے پچاسوں مفتامیں نکلے۔ آپ کے ان رسائل و مفتامیں سے آپ کے علم و فضل اور حسن تصنیف و تالیف اور مکال انشا کی علمی و دینی حلقوں میں شہرت ہو گئی۔ برصغیر پاک و ہند کے اردوخواں اور عام پڑھنے لکھنے طبقے کو علم نہیں ہو گا کہ وہ کس پایہ کی علمی و دینی شخصیت تھے۔ ان کے قضل و کمال، کتاب و سنت میں ان کی ترفنگا ہی اور تبحر علمی، تعلیمی اور سیاسی مسائل میں ان کی اصالت رائے کا اعتراف مصر، الجزا، عراق، اور عرب و جاگزے اہل علم نے کیا ہے۔ پنجاب یونیورسٹی کا مستحق اور مدینہ یونیورسٹی کی مجلس شوریٰ کا رکن منتخب ہونا ان کی فضیلت علمی کا اعتراف ہے۔

**امر تحریم اپنے آبی دارالعلوم تقویتیہ الاسلام دین و ملت کا خادم** (مدرسہ غزنویہ) کو نہایت ترقی دی اور نصاب تعلیم کی اصلاح، درجات کی تنظیم اور مدرسہ کی سہ منڑ رعیطم اشان عارف کی تحریر سے اسے ایک جامدہ کے درجے تک پہنچا دیا۔ عربی، فارسی، اردو و دیگر کی نادر و نایاب کتابوں پر شتم لائبریری تاکم کی مسجد کی تعمیر کی 1934ء کے فسادات میں علم و عرفان کی یہ پوری دنیا اجڑا گئی لیکن ان کے عدم اسلامی نے پھر بھی شکست نہ کھاتی قیام پاکستان کے بعد ان کے کار و بار عشق کامیڈان تبدیل ہو گیا۔ اہنام کا وہی عالم تھا۔ لاہور میں دوبارہ دارالعلوم تقویتیہ الاسلام کا قیام بھر کی تحریر کتب نہیں۔ بجڑا، تعلیم و تدریس کا مشغله، نیز چامعہ سلفیہ

کے قیام میں اشتراک و تعاون، ساتھ ہی ملک و قوم کی تعمیر و ترقی، اصلاح امت نبیلینہ اشاعت دینی میں شب و روز کی مساعی نیزاہی حدیث کی تنظیم جماعت کی تشکیل، تعلیمی و تبلیغی رسائل کا اجرا، اہل حدیث سا جد کی تعمیر، مدارس کا قیام ان کے سوانح حیات، اور ہماری قومی علمی و سیاسی تاریخ کے روشن ابواب ہیں۔

## فراستِ مون کی زندہ تصویر

مولانا داؤد غزنوی کو اللہ تعالیٰ نے مولانا داؤد غزنوی کی دینی و سیاسی رہنمائی کے منصب پر فائز نہیں لیکن ان کا ایک بہت بڑا شرف یہ تھا کہ وہ فراستِ مون کی عنایت الہی سے بہرہ مند تھے۔ کسی مسلمان کے متعلق سوئے ٹن سے دور لیکن ایسے صائب الرائے اور روشِ تبیر کہ لوگوں کی لوح قلب پڑھ لیں اور الفاظ کے خوب صورت پر دوں کے پچھے چھپے ہوئے نفسانی خیالات اور جذبات کے آئینے میں جہانگر لیں۔ وہ مسلمان کی اس بصیرت اور فراست کی زندہ تصویر تھے جو شرعی و ضلعوں، مشرع شکلوں اور حسین دعووں سے کبھی دھوکا نہیں کھاتی۔

ڈاکر اسرارِ احمد نے ایک واقعہ خود مرحوم کی زبانی نقل کیا ہے۔

”ایک موقع پر علماء کے ایک مشترک بیان پر مولانا مودودی نے ان سے بھی دستخط کرنے چاہئے جس کی ایک شق یہ بھی تھی کہ ملک میں فتحِ خلقی رائج کیا جاتے۔ مولانا داؤد غزنوی مرحوم نے فرمایا کہ اس پریس نے مولانا کی خدمت میں عرض کیا کہ کیا آپ یہ چاہتے ہیں کہ اپنے قتل کے حکم نامے پر میں خود

دستخط کر دوں۔"

جمعیت اہل حدیث میں بزرگ بھی ہیں اور خرد بھی جوش و جذبات اسلامی اور اصحاب اخلاص و ایثار کی بھی نہیں لیکن مولانا ازاد غزنوی علم و بصیرت کی جس سطح کے بزرگ اور جیسی صاحب نظر و فراست شخصیت تھے ان کی جگہ پہنچے والا اور اہل اخراض کی سیاست کو سمجھنے والا ان کے بعد نظر نہیں آتا۔

وہ مسلمانوں کی مختلف خیال جماعتوں میں اتحاد کے بہت بڑے داعی تھے لیکن وہ اس اتحاد میں اس کے بیان پر اپنی جماعت کے اعلیٰ مصالح اور بلند مقاصد کو نظر انداز کر دیں۔ اسی طرح وہ یہ بھی نہیں چاہتے تھے کہ دوسری دینی یا سیاسی جماعتوں اپنی انفرادیت ختم کر کے اور ایک دوسرے میں مدغم ہو کر ایک بین الملکی تنظیم کی شکل میں سامنے آئیں۔ یہ خواہیں اپنی جگہ پر کتنی ہی خوش کن کیوں نہ نظر آئے لیکن معلوم ہے کہ علی دنیا میں اس کی حیثیت پر کاہ کی بھی نہیں۔ ان کے نزدیک محسن جذبات اور صرف خواہشات کی کوئی حیثیت نہ تھی وہ جانتے تھے کہ ہر تصور عملی سانچوں میں ڈھنل سکتا۔ وہ ہواؤں میں محل تعمیر کرنے کے قائل نہ تھے۔

مولانا آزاد سے انھیں الہمال کے ابتدائی دور سے عقیدت تھی، وہ الہمال کی تحریک کے سے متاثر تھے۔ ان کے سیاسی اور اسلامی مزار کے بناء میں الہمال کا

بڑا حصہ تھا۔ قیام دہلی و لکھنؤ کے زمانے میں مولانا آزاد سے ان کا تعارف ہو چکا تھا اور ذاتی تعلقات کی بنیاد استوار ہو چکی تھی۔ دہلی میں مولانا سیف الرحمن حنفی شیخ الہند مولانا محمود حسن کی تحریک کے خاص رکن تھے اور مولانا عبد اللہ سندھی مرحوم اور مولانا آزاد سے تعلقات رکھتے تھے، ان کے فیضان صحبت سے مولانا غزنوی سیاسیات ہند کے نہ صرف اندازہ شناس ہو گئے تھے بلکہ حریت طلبی اور مسلمانوں کے کھوئے ہوئے ذقار کی واپسی کے بیسی عمل کی وہی شمع ان کے دل میں بھی فروزان ہو گئی تھی جس سے ان اکابر کے سینے روشن تھے اور دل کی انگلیہیں دہک رہی تھیں۔ مولانا ابوالکلام آزاد سے اس وقت جو تعلقات قائم ہوئے تھے وہ زندگی کے آندری محوں تک قائم رہے۔ مولانا آزاد ان کی فکر و راستے پر اعتماد کرتے تھے اور وہ مولانا آزاد کے نے خلافت کمیٹی کا نگری جمیعت وغیرہ میں دست و بازو بنے ہوئے تھے مسئلہ خلافت نر کی اور مسئلہ جاز میں مولانا آزاد اور مولانا غزنوی دونوں متہدا الفکر اور ہم خیال تھے۔ مولانا محمد علی جو ہر جوں کے بیشتر معاشرات میں علمائے فتنگی محل کے ہم سلک تھے اس میں مولانا داد دغزوی کی سلفی المشری اور مولانا آزاد کی ہم نوازی اور ہم خیالی ایک آنکھہ نہ بھاتی تھی۔ انہوں نے تسلیم امر تسلیم اماہور وغیرہ کے ان علمائے حق کا نام "پنجابی ٹولہ" رکھا تھا۔

بیعت نظم جماعت کو ان کے تمام تذکرہ نگاروں نے بیان کیا ہے  
محترم خالد اشرف صاحب لکھتے ہیں:

”سال ۱۹۶۴ء میں جمیعت علمائے ہند کا اجلاس لاہور میں مولانا ابوالکلام آزاد رحمۃ اللہ علیہ کی صدارت میں ہوا۔ عبد الغزیز بیرونی طریق لائکی کو ٹھی پر جہاں مولانا کا قیام تھا، مولانا آزاد نے صبح کی نماز پڑھائی اس کے بعد لوگوں نے اتحاد وطن اور اعلائے کلمۃ اللہ کے لیے مولانا آزاد کی بیعت کی۔ بیعت کرنے والوں میں مولانا غزنوی سب سے پہلے تھے اور حضرت سید غزنوی نے اس اجلاس بیعت کے انعقاد میں بڑھ چڑھ کر کام کیا۔“

**سفر آنحضرت** | وقت کا محدث، امام علمائے حق، محقق عالم دین، مفسر قرآن، اہل حدیث کا گل سر سید، صاحب غمیت، دعوت، الحب فی اللہ والبغض فی اللہ کی علی تشکل، پاک باطن، نیک طہینت، خلیق و متواضع، اینٹار پیشہ و بے غرض، فرشتہ خصلت و نیک نفس، عالم باعل، زاہد شب تر مذہ دار، دسمبر ۱۹۶۳ء کو اس دنیا سے رخصت ہو گیا۔ ان کے انتقال سے ہمارے درمیان سے ایک الیتی شخصیت اٹھ گئی جس میں تبیع کے بکھرے ہوئے والوں کو ایک رشتے میں پر و نے اور منتشر و منتشرت افراد کو ایک جماعت بنانے کی صلاحیت سب سے زیادہ تھی۔ ان کے بعد ہمارے لیے سب سے پڑا ماتم یہ ہے کہ اب ان جیسا ہماری جماعت

میں کوئی نہیں ہے۔

لہ اس مضمون کی تایف میں خالد اشرف کے مضمون مطبوعہ المنیر، لاہل پور (۱۶۲)،  
و ۳۲، زلیقہ ۱۳۸۶ھ (تین اقساط) محمد اسمیع فیروز پوری کے مضمون مطبوعہ  
المنیر، لاہل پور، ۳۲، ارذی الجہ، ۱۳۸۶ھ و ۱۲، ارمجم، ۱۳۸۶ھ (دواستاط) اداکٹر  
اسرار احمد کے مضمون مطبوعہ میثاق، لاہور (اپریل، ۱۹۶۶ھ) محمد سیمان اظہر کے مضمون  
مشمولہ رسالہ اہل حدیث کی نسایاں شخصیات" اور عبد الرشید اظہر کی تایف" سید  
محمد اور غزنوی" سے خاص طور پر استفادہ کیا گیا ہے۔

# مولانا محمد اسماعیل سلیمانی

مولانا محمد اسماعیل علیہ الرحمہ اپنے وقت کے بہت بڑے محدث اور عالم دین تھے، ان کی شہرت پاک و ہند سے گزر کر پورے عالم اسلام تک پہنچ چکی تھی۔ ان کا تجھر علی اور فضائل و کمالات اسلامی علوم و فنون اور نظر و مطالعہ کے حسی ایک دائرے میں محدود نہ تھے لیکن کتاب و سنت کی تعلیم و تدریس سے ان کا شفف غیر معمولی تھا۔ اسلام کے مقابلے میں ان کا شمار اگرچہ اخلاق میں ہوا۔ اور ترتیب زمانی میں انہوں نے جگہ سب سے آخر میں پائی لیکن فضائل علی اور محسن سیرت کی ایک ایسی نادر روزگار شخصیت تھی کہ اگر پہلے آتے تو صدر نشیں بزم علمائے سلف ہوتے۔

مولانا محمد اسماعیل مرحوم ۱۹۰۱ء میں گورنمنٹ کی تحصیل و زیارتی مدار تعلیم و تربیت کے ایک گاؤں ڈھونی کے" میں پیدا ہوتے۔ والد کا نام محمد ابراهیم تھا جو ایک متنقی، عالم دین اور اپنے وقت کے اعلیٰ پایے کے خوش نویس تھے۔ تعلیم کی ابتداء والد ما جد کی خدمت میں کی۔ جب ذرا بڑے ہوئے تو انھیں حافظ عبد المنان صاحبؒ کے درسہ

نصرۃ العلوم وزیر آباد میں داخل کر دیا گیا۔ حافظ صاحب اپنے وقت کے بہت بڑے محدث تھے۔ ان کی خدمت میں تحریکیں حدیث کے بعد انھوں نے سیالکوٹ، امرتسر، اور دہلی کا سفر کیا اور مشہور علمائے حدیث کی خدمت میں رہ کر فتنہ حدیث میں تبحیر حاصل کیا۔

**۱۹۲۱ء سے انھوں نے علمی زندگی میں قدم صاحب استقامت رکھا۔** گوجرانوالہ کو انھوں نے اپنی تبلیغی و و تدریسی مسٹر گرمیوں کا مرکز بنایا اور کامل پیاس پرسن مک دہنہایت انہاں دل سوزی اور جان کا ہری سے دین و ملت کی خدمات میں مصروف رہے اس مدت میں ملک میں بڑے انقلاب آئے، انھیں مشکلات و مصائب کا سامنا کرنا پڑا اور عہدہ و متصاب کی ترغیب و تشویش کی آزمائشوں سے گزرنا پڑا لیکن نہ مصائب ان کے دل کو ہر اسان کر سکے اور نہ کوئی ترغیب ان کے ملزم کو متزلزل کر سکی۔ انھوں نے خدمت دینی کا جو عہد خدا سے پاندھا تھا اس کے تقدس پر آپخ نہ آنے دی۔

**ان کی خدمت کا کوئی ایک دائرہ اور کوئی ایک بندھا لکھا جامع کمالات** اسلوب نہ تھا۔ اللہ تعالیٰ نے انھیں علم و عمل کے بے شمار خصائص و کمالات سے نوازا تھا۔ وہ تمام علوم دینی و معارف کتاب و سندت پر گھری نظر رکھتے تھے۔ سیاست میں صاحب فکر و رائے تھے، تحریر و تقریر میں انھیں یکساں کمال حاصل تھا۔ وہ بے پناہ علمی اور تنظیمی صلاحیتوں کے مالک تھے۔ انھوں نے جس شوق و انہاک

جماعت اپلی حدیث کی تنظیم اور اسے ایک فعال جماعت بنانے میں حصہ لیا، اسی دلسوzi کے ساتھ تمام مسلمانوں کی اصلاح و تعلیم میں لچکی لی اور اسی جذبہ صادق کے ساتھ تحریک آزادی اور ملک و قوم کی تعمیر و ترقی میں اپنا فرض ادا کیا۔ وہ جہاں اور جس دائرے میں رہے بلند وارجینڈ رہے۔ جن افراد اور تحریکوں سے والبستہ ہوئے علم و بصیرت کے ساتھہ صرف ان کا ساتھ دیا بلکہ رہنمائی کی۔ ان کا دست تعاون پورے اخلاص کے ساتھ ہر کسی کی طرف بڑھا لیکن تقلید کی آنودگی سے ان کا دامن ہمیشہ پاک رہا ان کے شاپنگ فکر کے لیے ان پستیوں میں بسیرا کرنا باعث ننگ تھا۔ ان کی نظر و بصیرت ہمیشہ تحقیق و اجتہاد کے جہان تازہ کی تلاش میں رہی۔ استخلاص وطن کی جدوجہد میں انہوں نے علمائے حق کے اس گروہ کا ساتھ دیا جو اپنی حق پرستی اور حریت نوازی میں ہمیشہ ممتاز رہا ہے جس کا تعلق مختلف واسطوں اور سلسلوں سے حضرت ائمیل شہبیڈ شاہ عبدالعزیز اور حکیم الہند حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی سے ملتا ہے۔ جمیعت علمائے ہند، مجلس خلافت، مجلس احرار اسلام وغیرہ ایسا کی سیاسی مساعی کے مختلف میدان تھے۔ ۱۹۲۴ء میں تحریک لاتعاون سے لے کر ۱۹۴۷ء کی قادیانی تحریک تک تمام تحریکات میں حصہ لیا۔ وہ اپنی حریت نوازی اور جرم حق کو شی میں متعدد بار قید و بند کے مراحل سے گزر کر سنت یوسفی پر کبھی عمل پیرا ہو چکے تھے؟

چند نامور تلامذہ انہوں نے اپنی تعلیم و تربیت سے سینکڑوں اصحاب

علم و عمل تیار کر دیے جنہوں نے ادب و شعر، تصنیف و تالیف، درس و تدریس اور علمی و عملی زندگی کے مختلف گوشوں میں شہرت حاصل کی۔ ان کے تلامذہ میں مولانا محمد حسینی ندوی، مولانا محمد اسحاق بھٹی، رشید اختر ندوی، پروفیسر غلام احمد حربی، مولانا فاضی مقبول احمد، مولانا ابو الحیی امام خاں، مولانا محمد اسماعیل ذی شیخ حبیم عبداللہ خاں نصر، مولانا محمد ابراہیم خلیل، مولانا عبد الرحمن واصتہل، مولانا شناور اللہ، مولانا محمد عبداللہ، مولانا معین الدین لکھنؤی (اوکاروی) مولانا نور حسین گرجاکھی، مولانا حافظ عبد المتنان، مولانا بشیر الرحمن، مولانا محمد الیاس ندوی، سید عبد الغنی شاہ کامونکی، شیخ عبد العزیز بخاری وغیرہم اہل علم کے علاوہ خود آپ کے صاحبزادگان گرامی پروفیسر مولانا محمد احمد حبیم محمود صاحب اور محمد داؤد جو آپ کی اسلامی تربیت کا نمونہ ہیں، محتاج تعارف نہیں۔

**مولانا محمد اسماعیل علیہ الرحمہ نے اپنے پیچھے صالح و سعید علمی یادگاریں** اولاد صلی کے علاوہ بصورت تصانیف و مفہومیں اولاد معنوی بھی اپنی یادگار جھوڑی ہے جو لوگوں کی اصلاح اور ان کی بہادیت کا باعث ہو گی۔ مختلف علمی مباحث و مفہومیات پر بعض دینی مسائل کی تشریح میں اور بعض غیر علمی خیالات کی تردید میں انہوں نے بہت سے بلند پایہ تحقیقی مقالات تحریر فرمائے جس میں سے بعض کتابوں کی صورت میں شائع ہو چکے ہیں۔ چند یہ ہیں۔

اسلامی حکومت کا مختصر فاکہ مسئلہ حیات ابنی، جماعت اسلامی کا

نظریہ حدیث، حدیث کی تشرییعی حیثیت، مقام حدیث قرآن کی روشنی میں، مسئلہ زیارت قبور، تحریک اہل حدیث اور اس کی خدمات، عین الفطر اور اس کے احکام و مسائل، تحریک آزادی فکر اور حضرت شاہ ولی اللہ علیٰ کی تجدیدی مسائی (مسئلہ اہل حدیث پرمضائیں کا مجموعہ) عین عہد ثبوت میں، جیتی حدیث کے موضوع پر ایک اور معمکن اراء مضمون کے علاوہ تراجم و شروح میں جو ابھی تک غیر مطبوعہ ہیں، مشکوٰۃ شریفہ کا ترجمہ (لتقریبہ نصف) سب سہ متعلقہ کا ترجمہ مع مقدمہ و تشریفات وغیرہ آپ کے آثار علمی ہیں۔

مولانا محمد اسماعیل علیہ الرحمہ نے جماعت اہل حدیث جماعت اہل حدیث کی تنظیم، اس کی شاخوں کے قیام، مدارس دینیہ کے اجراء، مساجد کی تعمیر کے سلسلے میں تنہا جو کارنامہ انجام دیا وہ جماعتوں کی منظم کوششوں سے کرنے کا تھا۔ ان کی مسائی جیلیہ میں کامیابی کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ گوجرانوالہ میں جب انھوں نے درس تاریخ اور تبلیغ و اشاعت کے میدان میں قدم رکھا تو بقول ایک فاضل منہوں زگار کے وہاں صرف سات اہل حدیث تھے اور ایک اہل حدیث مسجد محقی اور نصف صدی کے بعد جب انھوں نے اس دارفانی سے رحلت فرمائی تو ہمہ دیں مسجد زیر تعمیر تھی۔

مولانا محمد اسماعیل نے اہل حدیث کو منظم کیا۔ جماعت کی تشکیل کی عالمی ماعمل میں نہ رکھنے اور غنیوں کو جماعت کا لامیر مقرر کیا گیا اور مولانا علیہ الرحمہ

گواں کی نظامت سپرد ہوئی۔ مولانا غزنوی کے انتقال کے بعد جماعت کی امارت کی ذمہ داری بھی آپ ہی پر آگئی۔ صبح کو درس قرآن حکیم، جمعہ کو خطایت، عام دینی و سیاسی مجامع میں تقاریر، کانفرنسوں کا اعفاد، مدرسہ میں درس و ندریں اور، یادگاری کاموں سے مسلسل سفر پھر ہر حالت میں مطالعہ و تحریر کی گئی نہ ٹوٹنے والا سلسلہ زندگی کے ساتھ رکھا۔ ان کی زندگی کی مصروفیت اور شب و روز کے معمولات دیکھ کر حیرانی ہوتی ہے۔ مولانا مرحوم نہایت خلص، بے ریا، متواضع، خلیق، سادہ دل، نیک نفس، متفق، پرہیزگار، شہرت و ناموری سے گریزیں اور عہد و منصب سے بے نیاز، زادِ شب زندہ دار، تمسیک بالکتاب اور عمل بالحدیث کے نہایت شائق اور فکر و نظر اور علم و عمل میں اسلاف کا کامل نمونہ تھے۔

**سفر آنحضرت** بالآخر یہ آفتاب علم و فضل نصف صدی تک اپنی نورانی کرنوں سے دنیا نے علم و عمل کو روشن کرنے اور عالم انسانی کو اپنی فکر و نظر سے راہ عمل دکھانے اور ہدایت و ارشاد کے بعد ۱۹۶۹ء کو عزوب ہو گیا۔ انا للہ وانا الیہ راجعون

**مولانا آزاد سے تعلق** مولانا ابوالکلام آزاد مرحوم و مغفور سے مولانا محمد سعیل علیہ الرحمہ کو خصوصی تعلق تھا وہ ان کے علم و فضل، تدبیر و بصیرت اور فکر و نظر کے بہت معترف تھے۔ مولانا آزاد مرحوم پر حب بھی کسی طرف سے کوئی حملہ ہوا، جماعت اہل حدیث

۲۱۹  
کے ترجمان الاتصال نے ان کے دفاع کا فلسفہ ادا کیا اور تدیس قلبیں  
کا پرده چاک کر کے حق کو واضح اور آشکارا کر دیا۔

ملی و سیاسی معاملات میں وہ مولانا آزاد کی رہنمائی اور ان کی بعیت  
و تدبیر پر یقین رکھتے تھے۔ انہوں نے مولانا علیہ الرحمہ کے دست حق پرست پر  
بیعت بھی کی تھی۔ حافظ احمد شاکر صاحب لکھتے ہیں:

۱۹۲۱ء کو جب مولانا آزاد علیہ الرحمہ اپنی جماعت حزب اللہ  
کی بیعت کے سلسلے میں لاہور تشریف لائے تو مولانا  
(محمد سعیف مرحوم) لاہور آئے اور مولانا ابوالکلام آزاد  
کے ہاتھ پر بیعت چھاد کی۔

محمد حنیف یزدانی صاحب لکھتے ہیں:

”تحریک آزادی کے دنوں میں انگریز کے خلاف جہاد  
کرنے کے لیے مولانا آزاد کے ہاتھ پر بیعت کی۔“

یکن جیسا کہ اس کتاب کے حصہ اول سے معلوم ہو گیا ہو گا۔ بیعت  
حزب اللہ میں شمولیت یا انگریزوں کے خلاف صرف جہاد کے لیے نہ تھی  
 بلکہ یہ بیعت نظم جماعت کے لیے اپنی علمی و علمی سلامیتیوں کو وقف کرنیے  
 اور کامل درجہ کی اسلامی و شرعی زندگی گزندگی کے متعلق تھی۔

کتابیات: مولانا غلام مصطفیٰ قاسمی، ارجیم، حیدر آباد، مارچ ۱۹۶۶ء  
محمد سعیف بھٹی، امروز، لاہور ۲۹ فروری ۱۹۶۷ء، محمد حنیف یزدانی ہرچنان لاہور  
۶، مارچ ۱۹۶۷ء، حافظ احمد شاکر، الاتصال، لاہور ۲۲ اگست ۱۹۶۹ء

شاید اشرف، المنہ فضیل آباد، ۱۳۸۸ھ

# مولانا علام رسول مہر

مولانا علام رسول مہر، میں ۱۸۹۳ء میں ایک گاؤں سپھول پور (صلح جالندھر، مشرقی پنجاب) میں پیدا ہوئے۔ ۱۹۱۶ء میں اسلامیہ کالج لاہور سے بی اے پاس کیا۔ تعلیم سے فراغت کے بعد چند سال تک ریاست حیدر آباد میں پایگاہ و قار الامرا کے مکتبہ تعلیم سے وابستہ رہے اور ان پیکر آف اسکولز کی حیثیت سے خدمات انجام دیں۔ لیکن ملازمت کی پابندی ان سکھزادج کے خلاف تھی اس لیے اخبار جاری کرنے کے خیال سے ۱۹۲۱ء میں وطن لوٹ آئے۔

زمیندار سے تعلق اس زمانے میں تحریک ترک موالات کا عردنج تھا اور ہر شخص آزادی وطن اور اہل ملک کی خدمت کے جذبے سے سرشار تھا۔ مہر صاحب ایک دوست کے مشورے کے مطابق نومبر ۱۹۲۱ء میں زمیندار کے ادارہ تحریر سے وابستہ ہو گئے لیکن والدہ اس تعلق پر راضی نہ ہوئی۔ ۲۱ مہینے کے بعد خود زمیندار کے مینبر نے گاؤں پہنچ کر والدہ کو اس شرط پر راضی کیا کہ مہر صاحب کا رسی تعالیٰ زمیندار کے ساتھ نہ ہوگا۔ اس طرح فروردی ۱۹۲۲ء سے یہ کام مستقل طور

پہنچا لاؤر ۲۰ مارچ ۱۹۲۶ء تک "زمیندار" سے دامتہ رہے۔ زمیندار اپنے وقت کا سب سے بڑا و قیع اردو اخبار تھا۔ یہ زمانہ ۱۹۲۱ء تھا تحریک کی خلاف اور تحریک ترک موالات عروج پر تھیں۔

تقریباً چھ سال تک زمیندار میں ادارتی فرائض

**انقلاب کا اجراء** | انعام دینے کے بعد ۲۰ اپریل ۱۹۲۶ء سے مولانا

عبدالجید سالک مرحوم کے اشتراک سے انہوں نے اپنا اخبار "انقلاب" نکالا جو اکتوبر ۱۹۲۶ء میں حالات کی نامماعت کی بناء پر بند کر دینا پڑا۔ اس کے بعد میر صاحب ہمہ تن تصنیف و تالیف کے کاموں میں مشغول ہو گئے مذہب، تہذیب، تمدن، تاریخ عالم، تاریخ

**علمی و سیاسی خدمات** | اسلام، تحریک آزادی ہند، اسلامیان ہند، مجاہدین آزادی اور تند علی، ادبی، مذہبی، قومی تحریکیات اور موضوعات

پر ان کی ہنایت بلند پایہ محققانہ تصانیف ہیں

میر صاحب نے اپنے تک علمی، ادبی، تہذیبی اور وقتی حالات و مسائل

پر صد ہانہایت فکر انگیز مقالات لکھے ہیں اور ہنوز یہ سلسلہ جاری ہے۔ اس وقت کے ۱۹۴۷ء اپنا بیشتر سفر ختم کر چکا ہے اور قریب ہے کہ ۱۹۴۸ء کو چالئے پاکستان اور عالم اسلام کے حالات و مسائل پر ان کی شکنندگانی اور عطر پری کی افکار کا سلسلہ جاری ہے اور تاریخ دیاست ملی کے سر اڑو خفایا سے پر دے اکٹھا رہے ہیں۔

میر صاحب تقریباً دیڑھ سو سے زائد کتابوں کے مصنف، مرتب یا مترجم

ہیں۔ تاریخ اسلام خصوصاً مسلمانان ہند کی تاریخ پر اس وقت ان سے بڑا محقق کوئی نہیں۔ انہوں نے بیسویں صدی کے سیاسی، علمی، تہذیبی نیش و فراز کو پنی آنکھوں سے نہ صرف دیکھا ہے بلکہ نصف صدی سے اسی قسلزم خواص و انقلابات کے شناور ہیں۔

تاریخ دعوت اسلامی اور غمیت دعوت کے سلسلے میں امام ابن تیمیہ اور سیرت سید احمد شہید ان کی بلند پایہ محققانہ تھمانیف ہیں اندازہ معیار اور جامعیت کے لحاظ سے اردو کا دامن ابھی تک اس پائی کی تھمانیف سے خاتی ہے۔ کلام اقبال اور دیوان غالب کی شرعنی نہ صرف صحت و کمال تشریع کے لحاظ سے بلکہ ادبی اور تنقیدی لحاظ سے نہایت اعلیٰ درجے کی شروع ہیں۔

صاحب طرز الشاپرداز تحریر فرمائی ہیں ان میں فنی نقطہ نظر سے زندگی کے ہر پہلو سے بحث کی ہے اور ان کے معیار علم و تحقیق اور ترتیب توازن کا پیمانہ ہر جگہ بلند ہے اور حسن تایف اور اسلوب نگارش ہر مقام پر دامن قلب و نظر کو اپنی جانب کھینچتا ہے لیکن اصلاً وہ حسن فکر اور حسن سیرت کے عاشق ہیں اس لیے جہاں انہوں نے اس پہلو کا بیان اور اس گوشے کی نقائش اتنا کی ہے۔ وہاں ان کا حسن بیان اور انداز نگارش کا دل نزیبی و دل آدیزی کی انتہائی بلندیوں پر ہے، ان کے ندرت کار قلم کی اصل جوانان گاہ کسی کے حسن فکر اور کمال سیرت کا نذر کرہے ہے زبان

بیان پر اپنی بے پناہ قدرت، علم و مطالعہ کی بے اندازہ وسعت، کمال انشا پردازی اور طبع رسا و فکر بلند سے کام لے کر وہ اپنی جنبش قلم سے فکر و سیرت کا مینا بازار سجا تے اور تابع محل تعمیر کر تے چلے جاتے ہیں۔

مہر صاحب اردو کے بلند پایہ ادب، صاحب طرز انشا پرداز، صاحب فکر مورخ، نگتہ رس نقاد، عظیم صحافی اور ایک اچھے شاعر بھی ہیں۔ ان کی تحریریں استند لال کی پختگی اور کمال تربیت و تہذیب کا ایک عدیم المثال اور بتادر الوجود نمونہ ہوتی ہیں۔ ماضی کے تذکار ہوں یا صہیثۃ العینہ مسائل و مباحث سیاست ہوں ان کی تحریر و تقریر میں طنز و مزاح کی ملکی چاشنی ایک عجیب لطف دیتی ہے۔

بھیثیت شاعر اور اب تو ایک مدت سے تصنیف و تالیف اور ترجمے کے کاموں کی شغوفیت میں پیشہ چھوٹ پکلہ سے لیکن وہ اردو اور فارسی کے اچھے شاعر ہیں اور ان کا کلام وقت کے بلند پایہ ادبی رسائل میں جھپتا رہا ہے۔

وہ فارسی اور اردو شعرو ادب کا ہنایت پاکیزہ اور اعلیٰ ذوق رکھتے ہیں اردو اور فارسی کے علی دادبی خزانے و ذخائر پر ان کے عبور کا توکنا ہی کیا، عربی اور انگریزی کی قیم و جدید ادبیات اور تاریخ پر بھی ان کی گہری نظر ہے۔

علامہ اقبال سے تعلق علامہ اقبال جس سے انھیں بڑی عقیدت ہے ایک مدت تک علامہ مرحوم سے دوستانہ تعلقات اور ہم مجلسی کا شرف جاصل رہا۔ گول میز کا فرنس میں ہ ملار کے ساتھ تھے، لکھتے ہیں:-

۱۔ مجھے اور علامہ مرحوم کو مترا اسلامی فلسطین میں شریک ہونا تھا۔

۲۔ علامہ مرحوم کور دمبلایا گیا تو انہوں نے بھے دعوت میں شام  
کریا اور منظوری آگئی تو مجھے اطلاع دی۔ جانتے وقت میں طالب  
جہاز سے گیا اور نیپلز اتر کر اٹلی کی سیر کی۔ پھر پریس میں ٹھہرا  
رہا۔ بعد ازاں لندن گیا۔ حضرت علامہ مرحوم یہ ملکہ پار سائی  
(جسے مارسلز کہتے ہیں) گئے اور وہاں سے ریل پر سوار ہو کر کیمڈ  
بعد ازاں لندن چلے گئے۔ علامہ کام سفر صرف والہی میں تھا۔

علامہ مرحوم کی زندگی، ان کی شخصیت، ان کے شاہراں کمال اور ان کی ادبی  
و سیاسی خدمات کے مختلف پہلوؤں پر کچھ مقالے اب تک ان کے تم  
سے نکل چکے ہیں اور علامہ کے کلام کی تصریحیں اہل علم میں مقبول ہو چکی ہیں۔

غالب کی شخصیت و فن پر اب تک دہائیوں سے متباہ و زمانیات متعقلا  
اور تنقیدی مقالات ان کے قلم سے نکل چکے ہیں۔ غالب پر ان کی سوانحی  
کتاب کو غالبیات میں ایک بلند مقام حاصل ہے۔ نیز غالب کے خطوط  
دیوان غالب، کلیات غالب، اور فارسی تحریریں کی ترتیب ان کی قابل قدر  
ادبی خدمت ہے۔ ان کے خامہ گہر بار سے دیوان غالب کی ایک بے مثال شعر  
بھی ہے جو زیور طبع سے آراستہ ہو کر اہل علم اور اصحاب ذوق میں شرف قبولا  
حاصل کر چکی ہے۔

مولانا آزاد سے رشتہ نیاز اقبال رحم اور غالب کے علاوہ عہد جدید  
کی شخصیتوں میں مولانا ابوالکلام آزاد سے

مہر صاحب بہت متاثر ہیں۔ مولانا سے ان کا پہلا باقاعدہ تعارف ۱۹۱۶ء میں ہوا، اس سے پیشتر ۱۹۱۲ء میں مہر صاحب "حزب اللہ" کے مہرین چکتے۔ جب وہ بیان کے آخری سال میں تھے تو مولانا آزاد نے ان کے بارے میں پیشین گوئی فرمائی تھی،

"اگر غفلت طاری نہ ہوئی تو میں آپ کے اندر عظیم الشان مستقبل کے آثار دیکھ رہا ہوں۔"

نصف صدی میں ان کے علمی، ادبی کارنامے اور سیاسی، صحافتی تاریخی اور دینی خدمات مولانا کی اس پیش گوئی پر شاہدِ عدل ہیں۔

کمال وضع داری کا نمونہ | مہر صاحب مولانا کے مرید بھی ۱۹۲۲ء میں حاصل ہوئی تھی۔ مولانا سے ابتدائی تعارف سے انتقال تک تقریباً پنیا لیں برس رشتہ ارادت و عقیدت قائم رہا۔ اس مدت میں بارہا ایسے موقع پیش آتے کہ ملکی و سیاسی معاملات میں انھوں نے مولانا سے اختلاف کیا ایک ان کے رشتہ ارادت اور علاقہ عقیدت میں کبھی فرق نہیں آیا۔ مولانا کی راتے سے اختلاف کے باوجود مولانا کی عظمت، دینی وجہات، سیاسی و ملکی خدمات اور محاسن اخلاق دیر کے اعتراف میں ان کی زبان اور ان کے فلم نے کبھی کوتا ہی نہیں کی مولانا کی شخصیت کے مختلف پہلوؤں پر ایک درجہ سے زائد بلند

چند خاص علمی کام

پایا درہ نہیات لوجہ مقالات انکے علم فیض ترجمان اور فارمگر ہر بار نے نکل چکے ہیں اپنے نام مولانا کے  
مکاتیب کا مجموعہ "نقش آزاد" کے نام سے اور چند دیگر اکابر و مشاہیر کے نام  
مکاتیب اور مولانا کی بعض تاریخی تحریروں کا مجموعہ "تبرکات آزاد" کے نام سے  
ترتیب دیکر چھپوا چکے ہیں نیز ترجمان القرآن کی تیسرا جلد سے متعلق متفرق سور  
و آیات کے ترجم و تشریحات "باقیات ترجمان القرآن" کے نام سے ترتیب  
دے کر ناقابل فراموش اور قابل ستائش دینی خدمت انجام دی ہے۔

اس کے علاوہ پچھلے کئی سال سے وہ مولانا کے افادات کی ترتیب  
کا کام انجام دے رہے ہیں ان میں سے سیرت بنوی علی صاحبہ الصلوۃ  
والسلام پر مولانا کی تحریروں کی ترتیب کا کام بھی ہے۔ مولانا کی پڑھیریں  
اگرچہ سیرت پر کام کے لیے غظیم الشان منصوبے کے مطابق نہیں لیکن  
خود ان میں کوئی ربط نہ تھا۔ یہ سیرت کے مختلف پہلوؤں پر الگ الگ  
مقالات تھے۔ مہر صاحب نے ان تمام تحریروں کو ایک خاص ترتیب سے  
جمع کیا اور ان کے درمیان کے خلاوں کو پُر کر کے اس طرح مسلم  
مربوط کر دیا کہ یہ اضافے مولانا کی تحریروں میں ربط کا کام بھی دین اور  
ان سے میز بھی رہیں اور مولانا کی تحریروں سے خلط ملطون ہو جائیں  
اس طرح مہر صاحب کی سعی و کاوش نے مولانا کی متفرق تحریروں کو ایک  
مربوط و مبسوط تصنیف کے ساتھ میں دعاں دیا ہے۔ سیرت پر یہ بے تظیر کام پایہ  
تکمیل کو ہمچنین چکا ہے اور عن قریب شائع ہونے والا ہے۔ اس سے اندازہ ہو گا  
یہ کتاب رسول رحمت کے نام سے شیخ فلام علی اینڈ سنر لالہور سے شائع ہو چکی ہے۔

کہ مولانا سیرت نبوی کے علم و مطالعہ کو علوم اسلامیہ میں  
کتنی اہمیت دیتے تھے اور اس کے لیے ان کے سامنے یک عظیم الشان شخصیت  
تھا۔ اسی قسم کا ایک کلام سیرت انبیاء کے متعلق ترتیب و تہذیب کے مراحل  
سے گزر کر کتابت کے مرحلے میں داخل ہو چکا ہے۔

مہر صاحب نے اقبالات آزاد کی ترتیب سے صرف اپنی عقیدت و  
محبت ہی کا ثبوت نہیں دیا بلکہ اہم موضوعات پر بہترین تحریروں کے  
انتخاب و ترتیب سے بہت بُری و نیکی اور علمی خدمت بھی انجام دی ہے اور  
یہ نہیں کہا جا سکتا کہ ان کاموں کی اہمیت کا کوئی اندازہ شناس نہیں۔  
مہر صاحب کی ان خدمات جلیلہ و عظییہ کو قدر کی نگاہوں سے دیکھا  
جاتے گا اور تاریخ میں ہمیشہ یادگار رہیں گی۔

**نادرالوجود شخصیت**

مہر صاحب اس عہد کی ایک جامع  
حیثیات اور نادرالوجود شخصیت ہیں  
اللہ تعالیٰ نے انھیں صحت نکر کی دولت اور حسن عمل کی توفیق سے نوازا  
ہے۔ وہ نہایت دیسیع المطالعہ، باریک بین، بیدار مغز، قوی الحافظہ  
اور سیرت انگیز اتحضدار کی صلاحیت کے مالک ہیں۔  
علم و فکر کی دولتوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے انھیں اخلاق و تہذیب  
کے کمالات و خصالوں سے بھی نوازا ہے۔ وہ نہایت با اخلاق، ماذ مرد  
فرار خ دل، دوستوں سے انتہائی محبت کرنے والے، نیاز منوں کے لیے مراپا

سراپا شفقت، ہنایت نیگفتہ مزاح، بذلہ سنج اور بانٹ و بہار شفیت ہیں  
ان کی صحبت کبھی کسی کے لیے بار عاطر نہیں ہوتی۔  
امروز بان و ادب کی کوئی تاریخ، کوئی علمی و سیاسی تذکرہ، ملکی  
ہند کی تاریخ تہذیب و ثقافت اور کوئی دائرة المعارف مہر صاحب کی  
شفیت اور خدمات کے تذکرے کے بغیر کمکل نہیں ہو سکتا۔

---

لہ یہ پیغمبر مولانا مہر صاحب ہر جوں کی زندگی میں لکھا گیا تھا اور بریان  
وہی میں چھپ گیا تھا۔ اس لیے اسے جوں کا توں رہنے دیا افسوس  
کہ علم و ادب کا یہ ہر عالم تا ۱۶ نومبر ۱۹۶۱ء میں ہمیشہ کے لیے  
دنیا کی نگاہوں سے غروب ہو گیا۔

# مُسْتَرِیِّ مُحَمَّدِ صَدِيق

حالاتِ نہندگی مُسْتَرِیِّ مُحَمَّدِ صَدِيق سلطان پور لودھیان کے ریاست کپور تھلہ کے باشندے تھے کا وہ بار کے سلسلے میں ایک عرصہ تک بنارس میں رہے کچھ عرصہ کلکتہ اور دہلی میں مقیم رہے اور پھر اپنے آبائی دہن لوٹ آئے ۱۹۲۵ء میں سلطان پور اور کپور تھلہ کے درمیان میں آدمی کھوٹی کے مقام پر رہنے لگے اور خدمتِ خلق کو اپنا شعار بنالیا وہ بلا تفریق مذہب و ملت ہر کسی کی خدمت کے لیے ہر وقت مستعد رہتے ۱۹۳۶ء میں جن سنگھ کے کارکنوں نے ان پر ریواور سے حملہ کر کے انھیں زخمی کر دیا تو گ انھیں کپور تھلہ کے ہسپتال میں لے گئے۔ مشرقی ہنگام میں اس وقت فسادات کی آگ بھڑک رہی تھی اور مسلمانوں کی جان و مال محفوظ نہ تھے صحت یا بی کے بعد مُسْتَرِیِّ صاحب دہلی پلے گئے اور وہاں سے پاکستان آگئے۔ پہلا ہوریں قیام کیا پھر کراچی آگئے اور کچھ عرصہ قیام کر کے سندھ میں چنگ شاہی میں جا کر مقیم ہو گئے بعد ازاں چوبہری نیاز علی صاحب کی دعوت پر خوشاب چلے گئے اور سون میکر کے پہاڑوں میں ایک جگہ پسندیدہ رہنے لگئے۔ ۱۹۴۷ء میں ان تعالیٰ ہوا اور

خوشاب میں تدفین ہوتی

وقت کا بود رضا مسٹری محمد صدیق صاحب بڑے مخلص اور بے مثال انسان تھے، ان کی زندگی خدمتِ حق کے لیے وقف تھی۔ خدا تری اور انا بات الی اللہ ان میں کوٹ کوٹ کر بھری تھی۔ انقلابی ذہن رکھنے والے درویش صفت بزرگ تھے۔ اپنے خیالات اور اپنی زندگی کے لحاظ سے وہ اس عجد کے حضرت ابوذر عفاری تھے۔ ہمیشہ ایسی سوسائی کی تلاش میں رہتے تھے جو دینی تصورات کے ساتھ میں دُھلی ہوتی ہو۔ اسی سلسلے میں مولانا سید ابوالا علی مسعود دوی سے ملے جماعتِ اسلامی میں شامل ہوئے کچھ عرصہ جماعتِ اسلامی کے دارالاسلام پہنچان بکوٹ میں بھی مقیم رہتے تھے لیکن جس بیوی مقصود کی تلاش میں وہ یہاں پہنچے تھے وہ یہاں نہیں ملا۔

مولانا آزاد نے تعلق | مسٹری صاحب کا تعلق ان المابعون  
الادلون میں سے تھا جنہوں نے سب سے پہلے مولانا ابوالکلام آنادی کی دعوت پر بیک کیا اور اپنا سب کچھ لٹا کر حزب اللہ میں شامل ہونے کے لیے کلکتہ گئے اور مولانا کے ہاتھ پر بیعت کی۔ اس وقت سے لے کر آخر دقت تک انہیں مقاصد کے لیے کام کرتے رہے۔ مولانا آزاد کے انکار و خیالات سے وہ بہت متاثر تھے۔ ان کی کیتبیں تعلیم زیادہ نہ تھیں البتہ مولانا آزاد کی صحت نے انہیں فکر اور انداز فلک کی دولت سے مالا مال کر دیا تھا۔ دارالرشاد کلکتہ

بیس جن مخلصین صادقین نے مولانا سے قرآن حکیم کے رموز و نکات اور شریعت کے اسرار و حکم یکسے تھے متری صاحب ان ہی خوش افسیوں میں سے تھے۔ وہ مولانا کی روحانیت، علم و فضل، فکر و فہم اور صحت نظر کے بیحد معرفت اور ان کے محاسن اخلاق و سیرت اور عزیمت کے بہت ملاح تھے۔ حضرت مولانا بھی ان پر بے حد اعتماد کرتے تھے ایک مدت تک مولانا کے ساتھ رہے اور بہت سی باتوں میں ان کا ذہن بالکل مولانا کے ذہنی ساتھے کے مطابق ڈھل گیا تھا۔ ساری زندگی عسرت اور تنگ دستی میں گزری لیکن اپنی قناعت دخود داری کی آن میں فرق نہ آنے دیا۔

مولانا آزاد سے ان کے فریبی مراسم تھے۔ دو نوں ایک درسے کا بڑا لاظکر تھے مولانا آزاد سے ہر کوئی ہر دقت نہ مل سکتا تھا لیکن متری صاحب کے یہ کوئی ردک لوٹگ نہ تھی وہ جب چاہتے چلے جاتے اور جس وقت چاہتے مل لیتے۔

## شکل و شماہل | مولانا محمد جعفر شاہ پھلواروی نے ان کا قلمی

چہرہ ان الفاظ میں بیان کیا ہے :

” میانہ قد، گداز بدن، لمب توڑی سفید دارِ حی، سر بھی سفید اور عموماً ناقی کی عنایت سے بے نیاز، بڑی بڑی رسیل آنکھیں، گندمی رنگ، سفید کھدر کا کرتا اور اسی پلکانے کے پامنے جسے دھوتا، کبھی بڑھنے پر کبھی عمامہ پر سر۔ ”

اسلامی سیرت کا نمونہ اور ان کی سیرت کا نقشہ ان الفاظ میں کھینچا ہے۔

” خودداری میں ابوالکلام، سادگی میں حضرت مولانا معاشر افکار میں پرتو ابوذر غفاری، انقلابی ذہن میں بسحاش چپر یوس، قناعت اور بے نیازی میں قلندر صفت، یاد خدا میں مست، علم لدنی کے حامل، تفسیر میں بحر مولح گنگو میں بیشتر روز کا ساندراز، نذر، صاف گو، بے ریا، مخلص، مدلل اور معقول بات کو فوراً تسلیم کر یہنے والے یہ چیز مسٹری محمد صدیق ؟ ”

” خدا رحمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

اے مسٹری محمد صدیق مرحوم کے تذکرے کی تالیف میں مولانا نظراللہ خان عزیز کے سلسلہ مضمون زندگانی کی گز رسم ہوں میں ” مطبوعہ ایشیا لاہور، خصوصاً شمارہ بابت ۲۲ دسمبر ۱۹۵۹ء از مولانا محمد جعفر شاہ پھلواری کے مضمون مطبوعہ المنبر یں صل آباد ۱۹ فروری ۱۹۶۵ء سے خاص طور پر استفادہ کیا ہے

## عزمزہندی مرحوم

علام محمد نام اور عزمزہندی تخلص تھا۔ کابل میں عزمزہندی کے نام سے معروف ہوئے لور پھر ان کا یہی نام ہند پاکستان میں بھی شہرت پا گیا۔ امرت سر کے رہنے والے تھے۔ ۱۸۹۹ء میں وہ ایک تجارت پیشہ متول گجرانے میں پیدا ہوئے۔ ان کے خاندان کو اگر ہر طاک کی سیاسی سرگرمیوں سے دلچسپی نہ تھی لیکن عزمزہندی نے جس دور میں شہود کی تھیں کھولی تھیں، ناگہن تھا کہ وہ اپنے دل و دماغ کو باہر کی ہوا اور اگر دوپھیں کے اڑات سے محفوظ رکھتے۔ طرابلس پر اٹلی کا حملہ، پیاست پائے بھutan میں ترکوں کے خلاف انگلستان، فرانس اور دوسری مغربی ماقتوں کی ریشہ دو ایسا، ترکوں کی مجبوری و بے سی، مصر پر انگریزوں کا قبضہ، ایران میں انگریزی سلطنت، افغانستان میں برٹش دیلویں کی چالیں، ہیونس اور مرکش پر قبضہ، عراق، شام، لبنان اور جاڑ میں فرنگی سازشیں اور ترکوں کے خلاف بغاوت کی اگ بھڑکانے کی کوششیں اور پھر اندر وطن طاک رہنماوں کی قید و نظر بندی، مطابع کی ضبطی، اخبارات کی بندش وغیرہ کے بیسوں واقعات صرف بیسوں صدی کی دوسری دنائی کے ہیں۔ پھر زکوں سے ہدروی اور ان کی امداد و امانت کے لیے جوش و سرگرمی، عالم اسلام اور ترکی خلافت کو انگریزوں کے

جر و سلطے سے بچانے کے لیے اسلامی ہند کے جذبہ ایثار و خدمت گزاری کے دلائل گیز  
 مناظر، مچھلی بازار کا پور کے حادثہ، انہدام اور جیانا نواز باغ میں انگریزی استعمار کے  
 ظلم و بربریت کے ظہور و شیوع کے المناک و اتفاقات، بریش استبداد کے  
 مقابلے کے لیے عوام کا جذبہ جاں سپاری، استخلاص وطنی کے لیے جوش دلوں  
 ابوالکلام کی صدائے درد انگریز، حسرت کی دعوتِ انقلاب، محمد علی کے نعروہ  
 رستا نیز، شبک کی اشک ریزیوں، ظفر علی کی خون فشانیوں اور بہت سے ہنایاں  
 قوم اور بھی خراہاں ملت کے غم و الم سے سعور فضاء سے کوئی قدیسیم کیونکر متاثر  
 نہ ہوتا۔ یہی زمانہ عزیز ہندی کے بلوغ شعور کا تھا۔ وہ ملت کے غم میں اپنے  
 درد مندوں کو رُپنے سے اور اپنی آنکھوں کو اشک افشا نیوں سے ن روک سکے  
 انہوں نے ملت سے عشق کا دعویٰ کیا تھا تو ضروری تھا کہ اس دھوے کی  
 سچائی کو پر کھا جائے۔ چنانچہ جیانا نواز باغ کے حادثے کے درس سے ہی  
 روز اکھیں گرفتار کر دیا گیا اور عدالت سے بیس سال قید با مشقت کا انعام ملا۔  
 سزا کا حکم سننے کے بعد ہمک کی آزادی اور ملت کے عشق کا شعلہ سر و نہیں پڑ گیا بلکہ  
 ظلم کے اس دار تے اسے اور بھر کا فیا لیکن آزمائش کا یہ دور آٹھ ماہ سے  
 زیادہ طویل نہیں ہوا۔ یہ قدرت کی کافر ماٹیاں اور اس کا اپنے پاک باز بندوں  
 پر انعام ہے کہ خدمتِ حق کے راستے میں جب کوئی شخص ثابت تقدم رہتا ہے تو  
 اس کی دست گیری کا ظہور ہوتا ہے اور ایک طرف تو وہ حق پرست بندوں کے  
 قلوب کو استعفایت و سکینت سے مسح کر دیتا ہے۔ دوسری طرف ظالموں کو  
 ان کے ظلم کے انعام کی ایک ایسی جدک دکھاتا ہے کہ ان کے اٹھے ہوئے

ہاتھ رک جاتے ہیں اور بدھے ہوئے قدم پیچے مٹنے لختے ہیں اور جن ہاتھوں سے حق پرستوں کے یہیہ پہلے جیل خانوں کے دروازے کھوئے جاتے ہیں اور صدیوں کھڑی کی جلتی ہیں انھی سے زخمیں کافی جاتی اور انھیں آزادی کے پروانے دیتے جاتے ہیں چنانچہ قدرت کی سیی دستگیری تھی کہ جیسا فارابی کے سلسلے میں گرفتار شدہ گان کی عام معافی اور رہائی کا اعلان ہوا اور عزیز ہندی بھی رہا کر دیتے گئے لیکن انھوں نے قید کے زمانے میں خدا سے خدمت حق کا جو عہد باندھا تھا اسکی تکمیل کے لیے اپنی زندگی کو وقف کر دیا اور جیات مستعار کے آخری ٹھوٹ تک مسیس محمد کو نجایا۔

۱۹۱۹ء کے ادھر میں اپنی پسلی قید سے رہائی کے بعد ان کی زندگی کا وہ طرفانی دور شروع ہو رہی اُن کی وفات پر ختم ہوا۔ رہائی کے بعد وہ بہت جلد حریت پرستوں اور آزادی طلبیوں کے ملکے سے مشورہ ہو گئے۔ خلافت کیلئے اس وقت مسلمان آزادی خواہوں کی سب سے بڑی جماعت تھی، اس نے عزیز ہندی کو اپنی طرف کھینچ دیا۔ فوری ۱۹۲۰ء میں خلافت کا نفرنس عبئی میں شرکیپ ہوئے پھر جب اپریل میں بعض خلافتی رہنماوں نے کونشن بلڈیا تو اس میں وہ شرکیپ ہوئے۔ انھی دوں میں دہلی سے انھوں نے پرجت کرنے والوں کے اشتمامات کے لیے مراکز قائم کیے۔ عزیز ہندی مرحوم میں جوش اسلامی اور ولاد خدمت ملت کی کمی نہ تھی، اخلاص و ایثار کے بڑیں خصائص سے وہ بہ و مند تھے لیکن ایک ملک گیر تحریک کو چلانے کے لیے ایک صاحب نظر و تدبیر اور ضابط و منظم شخصیت کی ضرورت تھی۔ اس لحاظ سے اس چوبیس سالہ ہجرت قابل کی ابھی

تسلیم و تربیت کی ضرورت تھی۔ چنانچہ حالات کا اندازہ کر کے مولانا ابوالکلام آزاد نے اس تحریک کی بाग ڈور اپنے ہاتھ میں لے لی۔ عزیزہ ہندی صاحب لکھتے ہیں:

”مسلمان ہزاروں کی تعداد میں اپنا گھر بار چھوڑ کر افغانستان کی طرف ہجرت کر کے جانے لگے۔ عین اس حالت کو دیکھ کر خود مولانا ابوالکلام آزاد نے سیاسی اور وینی لیڈر ہونے کی حیثیت سے ہجرت کی بाग ڈور خود اپنے ہاتھوں میں لے لی اور ہر ایک صوبے میں اپنی طرف سے ناظم مقرر کر دیے تاکہ ہجرت کا سلسلہ ایک منظم طریق پر جاری رکھا جائے اور صرف وہی لوگ ہجرت کر پائیں جو کار آمد ہوں۔ پنجاب کا ناظم مولانا سید محمد داؤد غزنوی کو مقرر کیا گیا۔ انھی نے ہجرت کے جلسوں کی دہلی میں صدارت کی تھی اور انھی کے زیر صدارت ہجرت کرنے کا رینڈ بیوں پاس ہوا تھا۔“ ۱

جنون ۱۹۲۰ء میں عزیزہ ہندی نے بھی اپنے چند رفقاء کے ساتھ ہجرت کی اور کابل پہنچ کر مہاجرین کی خدمت کے لیے اپنے آپ کو وقت کر دیا۔ ایک انھیں بہت تبلد حالات کی سنگینی کا احساس ہو گیا تقریباً دو لاکھ مسلمان ہند پاکستان میں اپنا گھر بار بار کر کابل پہنچ چکے تھے۔ اس عظیم تباہی و بربادی کا کوئی مداوا نہ تھا۔ تحریک ہجرت ناکام ہو گئی۔ وہ مسلمان ہبتوں نے اپنے گھر بار کے ساتھ

بجت کی تھی وہ ہندوستان دوڑ آئے جو گھر بار کی ذمہ داریوں سے آزاد تھے  
ان میں سے بہت سے افغانستان میں ٹھہرے رہتے، کچھ روس پہنچے گئے۔  
عزیز ہندی کے پیسے وطن واپس آنا آسان نہ تھا۔ افغانستان میں انہوں نے  
فوجی تربیت حاصل کر لی تھی۔ جمال پاشا کے پریجہی میں وہ کپیٹن کے عمدے پر  
فاٹر تھے۔ ان کی طبیعت خدمتِ ملت کے ایک نئے میدان کی مغلشی تھی۔ کابل  
بریش ڈپلومیسی کی آمیختگاہ بنا ہوا تھا۔ ان کے پیسے وہاں رہ کر اپنے ملک کی آزادی یا  
افغانستان کی ترقی اور اس کی آزادی کے استحکام کے لیے آزادانہ طور پر کچھ کرنا لکھن  
نہ تھا۔ اس لیے وہ روسی حکومت سے ایک معاهدے کے بعد آزاد قبائل کو مسلح  
کرنے اور انہیں فوجی تربیت دینے کے لیے مجاہین کے مرکز پر قند پہنچے گئے اور  
ایک مدت تک وہ اس کام میں مصروف رہے۔ ان کے حالات کے مطابق  
سے اندازہ ہوتا ہے کہ بریش ڈپلومیسی ان کے تناقہ میں تھی اور انہیں قابلِ اعتماد  
ساتھیوں کی کوئی جماعت میراث آسکی اس لیے ان کا یہ منصوبہ اور بہت سے دوسرے  
منصوبے ادھورے ہی رہ گئے۔ پھر بھی انہوں نے انتہائی ہمت شکن  
حالات میں جو کچھ کیا وہ ان کا کوئی معمولی کارنامہ نہیں ہے۔ افغانستان کی  
آزادی اور ترقی کے لیے انہوں نے عظیم الشان خدمات انجام دیں جس کا اعتراض  
افغانوں تے بھی کیا لیکن عزیز ہندی ایک اعلیٰ طبیعت کے نوجوان تھے پابندیوں  
کو قبول کرنا اور افغانستان کے مخصوص مفاہمات کے لیے ملت اسلامیہ ہندیہ اور  
عالم اسلامی کے وسیع مفاہمات کو نظر انداز کر دینا ان کے لیے ملک نہ تھا۔ ملت کے  
عشت اور خدمتِ حق کے خدابے نے انہیں اپنے وطن اور گھر کی عیش و عشرت کی

زندگی چھوڑنے پر مجبور کیا تھا۔ افغانستان میں راحت طلبی کو دوہری اپنی زندگی کا متعذر کیوں کر قرار دے سکتے تھے۔ اس لیے افغانستان میں انہیں شدید ترین غماضتوں اور سنگین مالات کا مقابلہ کرنا پڑا اور وہ متعدد بار بکھی کہنی سال تک قید نظر بند رہے۔ آخری مرتبہ وہ ۱۹۳۱ء میں جب کہ وہ آزاد قبائل میں بعض عسلی خدمات میں مصروف تھے، افغانستان کے بعض مقادیر پرستوں نے انہیں انخوا کر لیا اور ۱۹۶۹ء تک وہ شزو برس سسل افغانستان کی جیل میں رہے۔ اس دوران میں کسی کو ان کے بارے میں کچھ علم تھا کہ قہ کہاں ہیں؟ زندہ ہیں یا وفات پا پچھے ہیں۔ اس سے قبل وہ ہندوستان میں ۱۹۳۱ء سے لے کر ۱۹۳۴ء تک متعدد بار قید و نظر بند ہو چکے تھے۔ ان کی زندگی کا ایک تھانی سے زیادہ حصہ ملتِ اسلامیہ کے عشق میں قید و بند کی نظر ہو گیا۔

مولانا ابوالکلام آزاد نے وہ بہت تماشہ تھے ان سے ناہمازتعاف تر ۱۹۷۰ء سے بہت پہلے ہو چکا تھا میکن پلی ملقات فوری ۱۹۷۰ء میں بھی میں ہوتی۔ اس ملقات کی رواد عزیز ہندی کے انداز میں پڑھی۔ لکھتے ہیں:

”اس شہر (بھی) کو انھوں نے (مولانا شوکت علی نے)

اپنی تحریک خلافت کے مرکز کے طور پر چنا اور فوری ۱۹۷۰ء میں آں انڈیا بنا دوں پر پلی خلافت کا نفرنس کے منعقد کرنے کا اعلان کر دیا..... میں اس کا نفرنس میں آں انڈیا خلافت کیٹی کا ممبر منتخب ہوا تھا اور اس کا نفرنس میں میں نام ابوالکلام آزاد کی شخصیت سے پلی بار ملاتی ہوا۔ اس سے پہلے میں

علی برا دراہی سے امرت سر میں مل چکا تھا اور ایک درکر کی حیثیت سے ان کی خدمت میں بوضن کر چکا تھا کہ مجھے اپنی سر پرستی میں لے کر میری تجویزیت کریں کیونکہ میں دین کی خدمت کے لیے اپنے آپ کے وقت کر دینا پاہتا ہوں۔ خدا غریبی رحمت کرے مولانا محمد علی کو کہ انھوں نے یہ سن کر مجھے "خوفناک دیوانہ" کے نام سے یاد کیا۔ عجیب بات ہے کہ انگریزوں نے بھی کچھ عرب سے بعد مجھے خوفناک آدمی "کہہ کر چکارا....." لے

مولانا ابوالکلام آزاد سے میرا آمنا سامنا ایک نسایت ہی ڈرامائی محتویت ہوا۔ ہم سمجھیکتے گئی تھی میں بدھوتھے۔ بعض کی آمد کا استھنا ہو رہا تھا۔ اتنے میں معلوم ہوا کہ مولانا ابوالکلام آزاد تشریف لارہے ہیں۔ مولانا آئے اور ایک کرسی پر آن کر بیٹھ گئے۔ میری یہ اولین دید تھی۔ ان کی شخصیت بڑی جاذب اور دلکش تھی۔ شوق اور جوش عقیدت سے میری تھنکلی ان کی طرف بندھ گئی۔ میں نے ہیرت کے ساتھ موسوس کیا کہ وہ بھی اس بھرے مجھے میں بار بار سرف میری طرف ہی دیکھ رہے ہیں۔ یقیناً اس وقت تک انھوں نے میرا نام بھی نہ سننا ہو گا اور میں اپنے موجودہ نام سے اس وقت تک معروف بھی نہ ہو رہا۔ مجھے اس وقت تک

وگ غلام محمد عزیز کہ کر پکارتے تھے میرا موجودہ نام عزیز ہندی  
کابل (افغانستان) میں جا کر معروف ہوا۔ انگریزی  
ویکارڈ میں مجھے ”غلام محمد المعروف عزیز ہندی“ کے نام سے  
یاد کیا جاتا ہے۔

الغرض! باہمی جذب و شوق اس امر پر تھا ہوا کہ وہ سرے دن میں  
ان سے فتنے کے لیے مبینی سے ماہم گیا جہاں وہ مولانا عبدالقادر  
قصوری کی جانے والا شرپرٹھرے ہوئے تھے۔ ماہم ان دنوں  
مبینی کے اطراف میں ایک خوب صورت قصبه تھا جہاں آخر  
متمول دوگوں نے اپنے بیٹھنے بنا رکھے تھے۔ مولانا عبدالقادر قصوری  
کا خاندان ان اسی قصبے میں اپنی کار و باری مصروفیتوں میں مشغول تھا  
مولانا ابوالحکام جب کبھی مبینی تشریف لے جاتے تو انھی کے مہان  
ہوتے۔ مولانا عبدالقادر قصوری کو بھی مولانا ابوالحکام آزاد سے  
گھری عقیدت تھی۔ جب میں مولانا ابوالحکام آزاد سے ملنے گیا تو  
وہ اپنے عقیدت مندوں سے خلوت میں بات چیت کر رہے تھے  
میں نے اپنی اطلاع کر دی تھی تو انھوں نے مجھے بھی اندر بلایا۔  
عیک سیک کے بعد میں نے اُن سے عرض کیا کہ میں کچھ خلوت  
میں عرض کرنا پا ہتا ہوں۔ انھوں نے کہا اسے بھی خلوت ہی کچھ  
اور پھر تھوڑی دیر سکوت کے بعد کہا کہ میں ابھی ابھی مبینی جا رہا  
ہوں آپ میرے ساتھ چلیے۔ تھوڑی دیر کے بعد ہم ماہم کے

اسٹیشن پر سننے لگئے۔ وہاں انہوں نے پیش دستی کر کے فرٹ کلاس کی دو تجییں خریدیں اور پھر گاڑی میں سوار ہو کر مبینی کی ہٹ چل پڑے۔

راستے میں میں نے انھیں اپنا ما جبرا نیا کر کیں کس طرح مارشل لاء میں قید ہوا اور کسے رہا ہوا۔ میں نے انھیں اپنا وہ بیخ بھی دکھایا جو انڈین شیشنل کانگریس نے مارشل لاء کے قیدیوں کے لیے بنایا تھا اور جب پرکلابتون کی ڈوری سے انگریزی میں ( MARTER OF FREEDOM ) شہید آزادی کے الفاظ لکھے ہوئے تھے۔ میں نے ان سے اپنے خاندانی کوائنٹ بھی بیان کیے اور کہا کہ میں ایک کاروباری گھرانے سے تعلق رکھتا ہوں۔ اس کے بعد میں نے اس عہد کا ذکر کیا جو میں نے جیل کی چار دیواری میں اپنے خدا سے باندھا تھا اور یہ کہتے ہی میں نے جوش عقیدت سے ان کا ہاتھ پکڑ لیا اور کہا کہ میری تربیت یکجیہے میرا جوش عقیدت دیکھ کر انہوں نے مجھے مشفقات نگاہوں سے دیکھا اور مجھے ایسا معلوم ہوا کہ وہ اپنی آنغوٹی تربیت میں یعنی کے لیے فوراً ہی اپنی آمادگی کا انداز کر لیں گے۔ لیکن انہوں نے اس بارے میں ابھی کچھ نہیں کہا تھا کہ گاڑی مبینی کے گرانٹ روڈ اسٹیشن پر اگر ٹرک گئی۔ ہمیں ہمیں اتنا تھا۔ ہم اُتر کر سیڈھے سبھیکٹ لکھی کی جلسہ گاہ کی طرف چلے گئے۔ چھر راستے میں کوئی

بات نہ ہوئی۔

مارچ ۱۹۷۰ء میں وہ مولانا آزاد سے مکتسر میں ملکی ہوئے اس موقع پر مولانا نے اخیں ملکہ بیعت میں شامل کر دیا۔ عزیز ہندی لکھتے ہیں:

جب میں فروری ۱۹۷۰ء میں آل انڈیا گلافت کا نفرنس کے موقع پر مولانا ابو الحلام آزاد سے ملکی بیواجن کے تحریکی کا ہر کیک کو اعزازات تھا تو میرے دل میں ان سے فیض حاصل کرتے کی خواستہ بھی پیدا ہوئی تھی۔ پنځنگر میں نے اپنی اس خواہش کا اخیرانی سے بھی بھبھی میں کیا تھا۔ یہیں چونکہ فیصلہ کی بات وہاں ہمارے درمیان طے نہ پائی تھی۔ اس لیے میں مارچ کے میئنے میں دوبارہ مکتسر میں ان سے ملاقات کی فرض سے گیا تھا۔ انھوں نے وہاں اپنے ہاتھ پر مجھ سے بیعت تو لے لی تھی مگر ساتھ ہی مجھے گمراہ اپس بانے کا حکم بھی دے دیا تھا۔ میں نے ان کے حکم کی تعییل تو کر دی تھی یہیں میرے دل کو اس سے کوئی تسکین حاصل نہ ہو سکی تھی۔

عزیز ہندی مرحوم ایک درود مسلمان تھے۔ وہ انقلابی فریض رکھنے والا اور پختہ ہدم کے مالک تھے۔ انتہائی ہست شکن مالات میں بھی وہ نہ گھبرا تے

لے تحریک بھرت کی تاریخ ص ۶۱-۶۲

لے ایضاً ص ۶۶

ذمایہ کس ہوتے۔ وہ اخلاصِ عمل کا پیکر تھے۔ دین دار اور متنع انسان تھے۔ مسلمانوں کی خدمت اور ان کی سرپرستی کے لیے ہر وقت مستعد اور میسر نہیں۔ میدانِ مل کے ملاشی رہتے تھے۔ ۱۹۳۸ء میں وہ مولانا سید احمد اعلیٰ حورودی صاحب سے بھی قریب ہوتے تھے۔ مولانا حورودی کی تحریک اسلامی میں ان کے لیے کیا کشش تھی وہ کہ جذبات صادق کے ساتھ اس میں شامل ہوتے تھے اور اس ملکہ بیں کس طرح ان کی پیروائی کی گئی۔ اس کی تفصیل مولانا حورودی کی زبانی ہے۔

لکھتے ہیں :

”ہمارے رفقاء میں ایک تازہ اور قیمتی اضافہ جناب عزیزہ بنتی  
کا ہے۔ ان کے نام سے بندوستان کے اخبار میں حضرات  
ناہشنا نہیں ہیں۔ یہ ۱۹۲۰ء کی تحریک بھارت کے علم بردار تھے  
تقریباً دو لاکھ آدمیوں کے ساتھ بھرت کر کے افغانستان تشریف  
لے گئے۔ وہاں جمال پاشا کے زیر سرپرستی اخنوں نے فوجی تعلیم  
ساتھی کی اور جنگ کا تجربہ میں داخل ہو کر کرنل کے درجے تک  
ترقی کی۔ وہیں ان کو دنیا کے اسلام کے آزاد ممالک کے حالات  
کا گھری نظر سے مطلع کرنے کا موقع ملا۔ جس نے روز برسو ز  
یہ حقیقت ان پر واضح کر دی کہ ایسا نئے ملت اسلامیہ کے لیے  
ان آزاد ممالک کی فضائیہ بندوستان سے بھی زیادہ ناساز گا رہے۔  
اس کے ساتھ اخنوں نے کئی سال ہمک نظام اشتراکیت کا  
صرف علمی حشیثت سے مطلع کیا لیکہ اس کے علی پرسد کر بھی

بہت قریب سے دیکھا۔ اور اس مطلعے نے آخر کار ان کو بربنا  
اعتماد نہیں بلکہ علی وجہ البصیرت اس نتیجے پر پہنچایا کہ نظام اسلامی  
کے مقابلے میں نظام اشتراکی ہریتیت سے ناقص ہے مگر دنیا  
اس ناقص نظام کی طرف صرف اس یہے پہنچی چلی جا رہی ہے کہ  
قابل نظام کو وہ مجاہدیں نہ آئے جو ناقص نظام کو حاصل ہوں ہیں۔  
یہی اثرات تھے جنہوں نے آخر کار ان کو افغانستان سے  
پھر ہندوستان کی طرف واپس بھیجا۔ یہاں یہ کئی سال تک  
ایسا کے تلت اسلامیہ کے لیے صد الصلوٰۃ بلند کرتے رہے اور  
اس وصی میں انہوں نے اپنا سب کچھ فربان کر دیا۔ اب یہ  
مایوسی کے مقابلہ تک پہنچ پکے تھے کہ دارالاسلام کی دولت  
ان کو پہنچی اور اس کو دیکھتے ہی ان کے شیر نے آواز دی کہ جس  
چیز کے لیے یہ رسول سے سرگردان تھے، وہ یہی ہے۔“  
یکیں ایسا کے تلت اسلامیہ کی جس تڑپ نے انہیں یہاں تک پہنچایا تھا اس کی  
تسکین کیا یہاں کوئی سامان نہ تھا۔ وہ جس یوسف مقصود کی تلاش میں یہاں تک  
آئے تھے اس کا کوئی سراغ نہ تھا۔ یہاں رومان پسندوں کی ایک جماعت تھی  
یا بقول شورش کاشمیری ایک ”کتابی تحریک“ جس سے ایسا کے اسلام کی  
امیدیں والستہ کرنا ہوا تو میں محل تعمیر کرنے کے مزادف تھا اور اب تو اس کے

سامنے سے حکومت الہیہ کے قیام کا مقصد کبھی کاہر چکا ہے یہ  
۶ فروری ۱۹۶۱ کی شب کو یہ یادگار تحقیقیت سمبیثہ کے لیے ہمارے

لہ جاحدت اسلامی جس کا دعویٰ تھا کہ وہ اپنے سامنے ایک صاف نصب العین رکھتی ہے  
یہکہ صاف طور پر کارکی بھی پابند ہے اس لیے اس کے ایمرنے ۱۹۶۲ء میں کہا تھا کہ مسلم یگ  
وکٹو نشن کے پیٹ فارم پر فرشتے بھی اُتر آئیں تو ان سے تعاون کا سوال ہی پیدا نہیں  
ہوتا۔ اس نے ۱۹۶۳ء میں اسی مسلم یگ کی قیادت کو قبول کیا اور مولانا مودودی صاحب  
جس کے نزدیک کوئی مسلمان اسلام کے دائرے میں رہتے ہوئے عورت کے سیاست میں  
حضرتینے اور پارٹی نے کامبر بنسٹ کا عقیدہ نہیں رکھ سکتا تھا۔ انھوں نے مسلم یگ، نیشنل عوامی  
پارٹی اور عوامی یگ کے مشترکہ صدارتی ایمروار مقررہ فاطمہ جناح کی زور و شور اور عقیدت کے  
ساتھ تائید کی اور بہاں ملک کہہ دیا کہ مختصر فاطمہ جناح میں اس کے سوا کوئی عیب نہیں کر دہ  
عورت ہیں اور محمد ایوب خاں میں اس کے سوا کوئی خوبی نہیں کر دہ مرویں۔ چھر، ۱۹۶۴ء میں دوبار  
متحده محاذاہ بنا تو اس میں بھی نہ صرف مسلم یگ بلکہ نیپ اور عوامی یگ بھی شامل تھیں اور معاہدہ  
میں حکومت الہیہ کے قیام پا اسلامی آئین کے نفاذ کی شرط کے سواب کچھ تھا دچان لاج  
مئی، ۱۹۶۴ء) چھر، ۱۹۶۴ء میں جب پیپلز پارٹی کی حکومت کے خلاف محاذاہ بنا یا گیا اور خالص  
سو شدید کے دامیوں کی رہنمائی میں جماعت اسلامی نے جنیسا سفر شروع کیا تھا وہ بھی  
سب کے سامنے ہے۔ اب حکومت الہیہ کے اصلی مقصد اور نصب العین کے بھائے  
”جو مسلم ملکوں میں جموروی طریقے میں ان کے مطابق آئین بنادو“ (فاران کراچی، ۱ اپریل

۱۹۶۴ء ص ۵) کی دعوت رہ گئی ہے۔

دریان سے اٹھ گئی۔ قیام یاکستان کے بعد سے ان کا خاندان لاہور میں مقیم تھا۔ دیہی انھوں نے اپنی جان جان آفریں کے پروردگری۔ شورش کاشمیری سنان کے انتقال پر جو کوئی نکھا تھا وہ ان کی شخصیت اور خدمات کے امداد اور امداد کے لیے کافی ہے۔ شورش صاحب بھتے ہیں:

”عزیز بندی و صرف قربانی و استقامت کی ایک یادگار تھے  
بلکہ علم و نظر کے لحاظ سے بھی منفرد تھے۔ وہ قرون اولیٰ کے سلسلہ  
انقلاد پیوں کی ایک سچی تصوری تھے۔ ۶۰ برس کی تاریخیں ان کا انتقال  
ہوا۔ لیکن ایک تھانی سکر نظر بندی، قید اور جلا و طنی میں گزرا گی۔  
مسلمان قوم انقلابی ہوتی تو بڑے اعزاز کے ساتھ دفن کیے جاتے  
لیکن انھیں اس طرح مٹی میں سُلاد پا گیا جس طرح کسی بیوہ کا آنسو  
مٹھی میں تحلیل ہو جاتا ہے اس خری پندرہ سال قید نے ان کے دل  
و دماغ کی تمام توانائیوں کو متاثر کیا۔ نتیجہ وہ صرف ایک یادگار  
رہ گئے تھے۔ فی الجملہ اس یادگار کو بھی ہم نے اللہ تعالیٰ کے  
پروردگار یا۔“

ان کے علم و نظر اور انقلاب پسندی کی اس سے بڑی اور کیا دیل  
بوجی کہ وہ پانی کے دھوکے میں ایک سراب کی طرف دوڑے لیکن جلد ہی  
اس سراب کی حقیقت کو انھوں نے پایا۔ بلاشبہ وہ چند دن کے لیے

یہ رومانی تحریک سے متاثر ہوئے میکن ان کی بصیرت نے جلد ہی اندازہ کریا  
کہ ان رومان پسندوں سے سیاسی انقلاب کی توقع بیش ہے اور وہ یہاں  
ملکی حماقہ قائم کرنے کے بجائے پھر اسی میدان کی طرف بوٹ گئے جو بریش  
ستھار کے خلاف سیاسی انقلاب کا اصلی و تحقیقی میدان تھا اور جہاں فتح و  
نکست کا آخری فیصلہ ہونے والا تھا۔ اللهم انفرله

---

# شیخ قمر الدین مرحوم

شیخ قمر الدین مرحوم لاہور کے مشہور تاجرو ناشر کتب اور مکتبہ تعمیر انسانیت کے مالک تھے۔ ان کے والد حافظ تاج الدین مرحوم عالم دین بھی تھے۔ اکابر و علماء دیوبند سے انھیں بڑی عقیدت تھی۔ شیخ صاحب مرحوم بھی اسی مسلک کے پیروں تھے جو حضرت مولانا احمد علی لاہوری سے انھیں بڑی عقیدت تھی اور بڑی پابندی کے ساتھ حضرت علیہ الرحمہ کے درس قرآن حکیم میں شرکت فرماتے تھے۔

شیخ صاحب کن رسی و روایتی تعلیم زیادہ نہیں تھی لیکن ان کی طبع سلیم اور اعمال صالح تھے۔ مولانا لاہوری علیہ الرحمہ کے درس قرآن حکیم نے ان کی طبع سلیم کو مجملی کر دیا تھا، ان کے مزاج اور ذوق کو دین کے ساتھ میں ڈھال دیا تھا اور دین کا شفقت پیدا کر دیا تھا۔

شیخ صاحب مرحوم مولانا ابوالکلام آزاد سے بہت متاثر اور ان کے علم و فضل اور دینی ہمیں تواضعی خدمات کے معترف و مدرج تھے ۱۹۲۴ء میں جب مولانا نے قیام نظم جماعت کی تحریک شروع کی اور مسلمانوں کو اس کی دعوت دی تو شیخ صاحب نے بھی اس دعوت

حق پر بیک کہا اور مولانا کے دست حق پرست پرستی کرنی یہ سعادت  
اکھیں ۲۳ اگست ۱۹۷۲ء برداشت نہیں کو لا ہو رکے مشہور پیر سٹر اور قومی  
کارکن میاں عبدالعزیز کے مکان پر حاصل ہوئی تھی۔

مولانا آزاد سے تعلق خاطر اور عقیدت و ارادت تے شیخ صاحب  
مرحوم کی طبیعت میں بھی غریبیت و استقامت کی ایک شان پیدا کر دی تھی۔  
رائق السطور ان سے جون ۱۹۷۳ء میں ملا تھا۔ ان کی صحبت اس وقت  
بھی اچھی نہیں تھی۔ آخری ڈیڑھ دو سال تو وہ مستقل طور پر بیمار رہے۔ مرحوم  
نے بتایا تھا کہ ان کے نام مولانا کے متعدد خطوط تھے لیکن ضالع چوکے  
ایک خط محفوظ رہ گیا تھا اور ازراہ محبت انہوں نے اس کی نقل کی  
اجازت دیدی تھی۔ یہ خط مولانا کے زیر ترتیب مجموعہ میں شامل ہے قیام  
پاکستان کے بعد اگرچہ ان کا گرد و پیش بالکل بدل گیا تھا کچھ کار و باری  
محبوب رہاں بھی تھیں لیکن مولانا آزاد کے علم و فضل، اخلاق و سیرت اور  
خدمات دینی و علمی کے جو نقوش ان لوح و قلب و دامغ پر ثبت  
تھے وہ مٹ نہیں سکے۔

۳۰ اپریل، ۱۹۷۳ء کو شیخ صاحب نے لا ہو رہیں پیامِ اجل کو  
بیک کہا اور رحلت فرماتے عالم جاؤ دانی ہوئے۔ شیخ صاحب بڑے  
نیک، شریف النفس، سلیم الطیع، منکسر المزاج اور متقدی پر ہیزگار بزرگ تھے۔

بے اس مفترقہ کی تیاری میں حکیم احمد سعید سیلماںی صاحب ۲۷ مفسون

ما نت فہیم القرآن مطبوعہ ہفت روزہ آئین لا ہو رہی میں نظر رہے

# صوفی علام مصطفیٰ انتیم

بر صغیر کے مشہور ادیب، صحافی اور مبلغہ پایہ شاعر صوفی علام مصطفیٰ انتیم بھی مولانا آزاد کے مریا ہیں۔ صوفی صاحب ۱۸۹۹ء میں امرتسر میں پیدا ہوئے ان کا تعلق ایک کشیبری خاندان سے ہے جو ایک مدت سے کار و بار کے سلسلے میں امرتسر میں سکونت پذیر تھا۔ ابتداء سے اعلیٰ ثانوی درجات تک تعلیم امرتسر میں حاصل کی۔ آنہ ز کا امتحان الیٹ۔ سی کالج، لاہور سے پاس کیا۔ والد علام رسول مرحوم کا اصرار تھا کہ کار و بار شروع کیا جائے لیکن تعلیم کے شوق نے انھیں اسلامیہ کالج میں داخل کروادیا چنانچہ پنجاب یونیورسٹی سے آپ نے ایم اے فارسی کا امتحان پاس کیا پھر نرنسگ کالج سے بنی فی کی تکمیل کی۔

ملازمت کی ابتداء گورنمنٹ کالج امرت سر سے ہوں۔ جہاں آپ پہلے سینیٹر پھر مقرر ہوتے کچھ عرصے بعد ان پکڑاں اسکول کی یونیورسٹی سے منتخب کر لیے گئے لیکن جلد ہی اس ملازمت کو چھوڑ کر لاہور آگئے اور گورنمنٹ ٹریننگ کالج میں استاد مقرر ہوتے۔ چار سال کے بعد گورنمنٹ کالج میں پیکر نے مقرر ہوتے اور پھر میں سال تک اسی کالج سے

وابستہ رہے۔ ریشا رکھنے کے بعد حکومت ایران نے انھیں خانہ فرنگ  
ایران کا ڈاکٹر کمکٹ مقرر کیا۔

صوفی صاحب کی ادبی اور صحافتی زندگی کا آغاز ۱۹۲۳ء میں  
نیرنگ خیال لاء ہور کے اجراء کے ساتھ ہوا۔ صوفی صاحب نے اس  
میں لکھا بھی اور ڈاکٹر تاشیر اور حفیظ جالندھری کے ساتھ اس کی ادارتی  
ذمہ داریوں میں بھی شرکی رہے۔ مخزن جب دوبارہ بکالاگیا تو اس کے  
مدیر اعزازی صوفی صاحب تھے اور جب ۱۹۴۵ء میں ہفت روزہ لیل فہار  
لاء ہور سے جاری ہوا تو آپ اس کے ایڈیٹر مقرر ہوئے۔ لیل فہار بند  
ہونے کے بعد ریڈیو پاکستان لاء ہور سے وابستہ ہوئے اور اب تک  
اسی سے وابستہ ہیں۔

صوفی صاحب نے اخبارات و رسائل میں بہت لکھا۔ اپنے نام سے بھی اور  
ملازمت کی مجموعی سے دجھے سے شہباز کاشمیری اور عرفان کاشمیری کے قلمی ناموں سے  
ملی سفاد کے موسوعات اور سیاسی، تعلیمی، سماجی مسائل پر سینکڑوں مقالیں لکھے ہیں  
صوفی صاحب کے متعدد زبانوں پر عبور حاصل ہے پنجابی اور اردو تو انھوں  
نے اس کی گودیں ابتدائی تعلیمی و تفریکی ماحول میں سیکھیں اور اس طرح دونوں  
گویا ان کی مادری نہ بانیں ہیں۔ انگریزی کا بلند پایہ ادبی ذوق رکھتے ہیں اور تحریر و  
تقریر پر انھیں قدرت حاصل ہے عربی سے بھی واتفاق ہیں لیکن فارسی تربیان و ادب پر  
ان کا عبور اور شعرو ادب کا اصلی ذوق اہل زبان کے یہ بھی باعث رشک ہے  
صوفی صاحب فارسی کے بلند پایہ اور صاحب طرز ادیب ہیں۔

اعلیٰ ذوق اہل زبان کے یہی بھی باعث رشک ہے۔ صوفی صاحب فارسی  
کے بلند پایہ اور صاحب طرز ادیب ہیں۔

صوفی صاحب پنجابی اور اردو کے بلند پایہ شاعر ہیں۔ اردو میں  
بچوں کے یہی اکھوں نے خاص طور پر بہت سی نظمیں لکھیں جو نہایت کامیاب  
اور مقبول ہیں۔ فن مصوری میں بھی علمی اور علی طور پر داخل ہے۔ موسیقی کا  
نہایت اعلیٰ ذوق رکھتے ہیں جو حکومت پاکستان نے ان کی علمی و ادبی خدمت  
کے اعتراف میں انھیں "ستارہِ خدمت" کا اعزاز دیا ہے۔ اور حکومت  
ایران نے ان کے علم و فضل کے اعتراف میں انھیں "نشانِ فضیلت"  
کا اعزاز ارجمند ہے۔

صوفی صاحب مقتدر بلند پایہ کتابوں کے مصنف ہیں "جمولتے"  
بچوں کی نظمیوں کا مجموعہ ہے۔ انھیں ان کے پتابجی، اردو اور فارسی کلام کا مجموعہ  
ہے۔ حکمت قرآن، ان کی بلند پایہ تصنیف ہے۔ ایک کتاب کا موضوع علامہ اقبال  
کی تصنیفیت و کلام ہے بہت سے انگریزی ڈراموں کا ترجمہ بھی کیا ہے جو پنجابی اور اردو  
میں کئی مجموعوں میں چھپ گئے ہیں۔

صوفی صاحب نے علمی سیاست میں حصہ لیا لیکن نظری طور پر وہ  
ہندوستان کی مسلم سیاست اور مسلم تحریکات ان کے مغور و فکر ان کا محبوب  
مشتمل ہے۔ حکمت قرآن ان کے آسی مطالعے اور عذر و فکر کا ماحصل ہے۔ حضرت  
شاہ ولی اللہ دہلوی کے سیاسی و عمرانی تحریریات اور فلسفے سے

وہ خاص طور پر منا شریں۔ مولانا عبد اللہ غزنوی مولانا شنا، اللہ امیر سری، مولانا محمد ابراهیم سیالکوئی اور مولانا ایلوالہ کلام آزاد سے اپنی خاص عقیدت ہے۔ ۱۹۷۸ء میں مولانا آزاد، رانچی کی نظر بندی سے رہائی کے بعد جب

کہ تحریک خلافت اور تحریک ہجرت شاہ ب پرتفی امرتسر پہنچے اور ایک نہایت پر جوش تقریر کی۔ دسمبر ۱۹۷۸ء میں کانگریس اور مسلم لیگ کے سالانہ اجلاسوں کی شورا شوری ختم ہو چکی تھی مولانا آزاد کی اس تقریر نے لوگوں میں ایک جوش اور ہیجان پیدا کر دیا۔ مسلمان خاص طور پر اس سے مناثر ہوئے اس میں ہی نوجوان طبقہ تھا جس نے مولانا کے انکار میں ایک ولوٹ تازہ پایا۔ مولانا نصر اللہ خاں عزیز نے غالباً مولانا کی اس موقعے کی تقریر کے متعلق لکھا ہے ۔ ۔ ۔

” امرتسر کے چلیاں توالم باغ میں شام کے وقت مولانا تقریر کر رہے تھے مجھے وجدان، ہی نہیں انہوں سے اس طرح محسوس ہو رہا تھا اگو یا تقریر ایک نور کی مادر کی طرح تمام شمع پر چھاتی ہوتی ہے پیکا ایک قریب کی ایک مسجد سے اذان کی صدا بلند ہوتی، خطیب تھوڑی دیر کے لیے رک گیا۔ میں نے اس طرح محسوس کیا گویا کسی نے چادر کو چاک کر کے مجھ کے سروں پر سے کھینچ لیا ہے میں نے ہندوستان کے تمام شہر و معروف تقریروں کی تقریریں سنی ہیں مگر یہ عجیب و غریب کیفیت کبھی محسوس نہیں کی۔ ”

صوفی صاحب اس زمانے میں تحریڑا یک کے طالب علم سے بہوتی  
تقریر سے متاثر ہوئے، دوسرے روزان سے ملنے پہنچ گئے۔ مولانا کے  
پاس وقت کم اور ملاقات کے متمنی زیادہ لوگ تھے۔ پانچ منٹ سے زیادہ  
وقت مولانا کسی کو نہیں دے رہے تھے۔ صوفی صاحب تفصیل ملاقات  
کے طالب تھے اور کچھ شکوک و شبہات رفع کرنا چاہتے تھے اس لیے  
دوسرے روز صبح، فخر سے پہلے کا وقت ملاقات کے لیے گئے ہوا۔

صوفی صاحب وقت مقررہ پر پہنچ گئے۔ وہ سوال کرتے اور مولانا جواب  
دیتے رہے۔ نماز فجر تک تمام شکوک و شبہات دُور ہو چکے تھے مولانا  
کے ساتھ نماز ادا کی اور مولانا کے ہاتھ پر سعیت کر لی۔

مولانا آزاد سے ان کے تعلقات صرف مرشد و مسترشد کے نہ تھے  
علمی بھی تھے۔ مولانا جب کبھی لاہور تشریف لاتے تو صوفی صاحب ان کی  
خدمت میں ماضر ہوتے۔ لیکن عام طور پر ان کی ملاقات کا وقت وہی ہوتا جو  
ان کی پہلی ملاقات کا ہوتا تھا۔ یعنی صبح سویں، نماز فجر سے قبل کبھی اکیلے ہوتے  
کبھی کوئی دوست مثلاً ساکن صاحب ساتھ ہوتے۔

صوفی صاحب مولانا کے فضل و کمال، ان کے تبحر علمی، ان کے کمال  
حافظہ، ان کی ذہانت، وسیع النظری، ان کی وضع داری اور ان کے مخاسن  
اخلاق و سیرت کے متعلق و مدرج ہیں۔

جب یہ لذت لکھا گیا تو صوفی صاحب بتیے ہیات تھے۔ لیکن کئی سال کی تاخیر کے  
بعد جب یہ کتاب پریس کے حوالے کی جاری رہی ہے وہ اس دنیا میں موجود نہیں ہیں۔  
فرودی ۱۹۷۴ء کو لاہور ریلوے اسٹیشن پر رکٹ قلب بند ہو گئے سے ان کا استقال ہوا

# مولوی محمد متیر الزماں

مولوی میر الزماں چانگام کے رہنے والے تھے۔ چانگام کا قدیم نام اسلام آباد تھا اسی تسبیت سے وہ اسلام آبادی مشہور تھے۔ خلافت کیشی جمیعتہ العلما نے ہند تحریک، ہجرت تحریک، لالغادر وغیرہ کے وہ سرگرم کارکن تھے۔ ان کے خطوط کے مطالعے سے ان کی ہمہ وقت سیاسی مصروفیت اور دینی و علمی کاموں میں ان کے انہماں کا پتا چلتا ہے۔ سیاسی و ملی تحریکیات اور جماعتوں کے کام کے سلے میں انہوں نے اپنے صوبے اور صوبے سے باہر یوپی، بھارتی اور بہار وغیرہ میں بھی عظیم الشان خدمات انجام دیں خصوصاً چانگام دھاکہ وغیرہ میں ان کی وجہ سے ہمیشہ سیاسی سرگرمی رہی انہوں نے جمیعتہ کی شاخوں کے قیام اور اس کے اغراض و مقاصد کی تبلیغ میں نمایاں خدمات انجام دیں۔

وہ کچھ دنوں تک عثمانی بنگال کے ترجان اخبار سلطان کے ایڈیٹر بھی رہے تھے سودیشی خلافت اسٹور کی ذمہ داریاں بھی ان کے

گاندھیوں پر تھیں۔ وہ ایک جامعہ عربیہ کے قیام کے لیے بھی کوشش رہے۔ بیان اور قوی خدمت میں انھیں بڑا نہماں تھا۔ اپنی آبائی جایہ میڈا قوم کے عشق میں لٹا پکے تھے لیکن قومی خدمت کا جذبہ انھیں چیز نہ۔ یہ نہ دیتا تھا۔ ان کی غیرت ان کو کسی کے سامنے ہاتھ بھی نہ پھیلانے دیتی تھی اور اس وجہ سے وہ کافی مالی مشکلات میں بٹلار اور مقروض رہتے تھے۔

مولوی مینار الزماں صاحب نہایت مخلص' پے ریا' پے نفس' نام و نمود سے بے نیاز' ذاتی مفاد سے قطعاً گریاں تھے۔ جنگوئی ان کا خاص شیوه تھا اور اس معاملے میں وہ کسی کی رورعایت نہ کرتے تھے مولانا عبدالباری فرنگی محلی سے ان کے بہت قریبی روابط تھے اور وہ مولانا کا بہت احترام کرتے تھے۔ لیکن دینی و سیاسی مسائل میں وہ ان سے کھلپ کر اختلاف کرتے تھے۔

اللہ تعالیٰ نے انھیں علمی و عملی صلاحیتوں سے نوازا تھا تحریر و تقریر میں انھیں کافی مہارت تھی، وہ بہترین تنظیمی صلاحیتوں کے مالک تھے۔ اسلامی علوم و فنون کا مطالعہ ان کا کافی وسیع تھا اور وقت کے مسائل کی اہمیت کا اندازہ لگایتے کی ان میں خاص خوبی تھی مسلسلہ ہجرت اور تحریر ایک ترک موالات کے سلسلہ میں عدالتوں میں اپنے دفاع سے دشمنوں کی پایسی سے ان کا اختلاف ان کی سیاسی و دینی بصیرت پر شاید عدل ہے۔ ۱۹۳۷ء کے او افرییان ۱۹۴۷ء کے اوائل میں جب مولانا عبدالباری کے معتقدین نے امارات شرعیہ فی الہند کی مندرجہ نشینی کے امیدوار کی حیثیت

سے انھیں بھی میدان میں لانا چاہا اور انھوں نے مولوی منیر الزماں صاحب کی رائے دریافت کی تو انھوں نے مولانا فرنگی محلی سے اپنے ذاتی روابط اور تعلقات کے باوجود حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن راجہ کے قبول ہمہ سے انکار کی صورت میں اپنی رائے مولانا ابوالکلام آزاد کے حق میں دیکھی۔

مولوی منیر الزماں صاحب صرف علی انسان ہی نہیں تھے بلکہ صاحب علم و فضل بھی تھے۔ وقت کے تمام اکابر علمائے دین اور اصحاب بیان سے ان کے تعلقات تھے۔ مولوی عبدالرزاق شیع آبادی مولانا محمد سجاد بہاری مولانا اکرم خاں صاحب مولانا شوکت علی مولانا محمد علی وغیرہم سے دوستاہ تعلقات تھے۔ مولانا عبدالباری فرنگی محلی سے بہت قریبی روابط تھے اور حضرت شیخ الہند سے انھیں بڑی عقیدت تھی۔ مولانا ابوالکلام آزاد سے ان کے خصوصی روابط تھے۔ وہ مولانا کے علم و فضل سے بہت متاثر تھے اور عقیدت رکھتے تھے۔ بنگال میں وہ مولانا آزاد کی تحریک نظم جماعت کے سرگرم کارکن تھے۔

مولوی منیر الزماں مرحوم کے سن پیدائش یا تاریخ وفات کا پتا نہیں چل سکا۔ جون ۱۹۲۶ء میں انھوں نے اپنی تیس سالہ عملی زندگی "کا تذکرہ" بیا ہے۔ اس لیے اگر انھوں نے میں سال کی عمر میں علی زندگی میں قدم رکھا ہو تو ۱۸۸۳ء کے لگ بھگ ان کی پیدائش ہوئی چاہیے۔ مولانا فرنگی محلی کے نام خطوط کے انداز بیان سے بھی اندازہ ہوتا ہے کہ وہ ۱۹۱۸ء اور ۱۹۲۶ء کے درمیان میں بینتہ عمر کے شخص تھے۔

# مولوی شفاعت علی

مولوی شفاعت علی، علوی بکڈپو (نظیر آباد لکھنؤ) کے مالک اور  
ظفرالملک مولوی اسماق ایڈیٹر "انناظر" (لکھنؤ) کے بڑے بھائی تھے۔  
بڑے جری اور بڑے حق گو تھے۔ مولانا عبد الرزاق میمع آبادی کے ہاتھ پر  
اخون نے بیعت کی تھی۔ بیعت سے پہلے کامیع آبادی نے ان کا ایک  
واقعہ لکھا ہے۔ قیصریان غ کی بارہ دری میں مولانا آزاد تقریر کر رہے تھے  
اچانک مولانا ایک بات پر اچک گئے اور ایک ہی بات کو بارہ دریہ رنے  
لگئے اس پر انہی مولوی شفاعت علی نے چلا کر کہا تھا "ایک ہی بات کب  
تک رہی جائے گی اڑیل ٹھوکو آگے بڑھاو۔" یعنی میں یہ مولانا کے ایسے  
گرویدہ ہوئے کہ گویا عقیدت نہیں عشق ہو گیا تھا۔ ان کا ایک واقعہ مولانا  
آزاد کی زبانی بھی سن لیجئے۔ مولانا میمع آبادی لکھتے ہیں :-

"ایک مرتبہ مولانا (آزاد) سے اس مذکورہ بالا واقعہ کا تذکرہ  
ہوا، تو ہنس کر کہنے لگے، انہی حضرت نے اسی قیصریان غ کی  
بارہ دری میں ڈپی نذر احمد صریح کو بھی تقریر میں ٹوکا تھا۔ ڈپی  
صیاحب بہت بڑے مقرر ہی نہ تھے، بہت بڑے چکڑ

بھی تھے۔ اپنی تقریب میں لکھنواں کا مذاق اڑا رہے تھے۔  
 شفاعت علی گپڑے اور چلا اٹھے، باہر نکلو گے تو مزہ چکھا  
 دوں گا! اس وقت شفاعت علی نوجوان تھے اور مرحوم دپنی  
 صاحب ریگین مزاج، ”میاں صاحبزادے“ نکر کر فرمانا شروع  
 کیا، اخاہ! آپ ہیں، بڑے چکنے چکنے گاں ہیں! خاص لکھنوا  
 تھفہ ہے۔ بحد اکٹھر ہمیں ایسا چوزہ کہاں نصیب! میاں  
 ذرا قریب تو آؤ، ایک ہی چنارہ..... اُمّ خر شفاعت علی  
 صاحب ساری شیخی بھول گئے۔“

مولانا ملیح آبادی نے ”ذکر آزاد“ میں (ص، ۳۷-۲۸) ان کا دیپ  
 تذکرہ کیا ہے۔ مدت ہوئی ان کا انتقال ہو گیا۔

## سردار محمد خاں

بیعت کرنے والوں میں ایک صاحب ملیح آباد کے رہنے والے اور  
 مولانا عبدالرازاق ملیح آبادی کے رشتہ دار سردار محمد خاں بھی تھے۔

مولانا آزاد کو یہ صاحب بہت پسند تھے۔ بڑے کلے ٹھلے کے آدمی  
 تھے۔ اولوا لزム اور جری تھے اور طاقت و رکھی پنجہ کش تو ایسے کہ ہندستان  
 بھرمیں ان کی تکر کا پنجہ کش کوئی نہ تھا۔ مدت توں اخباروں میں پانچ سوروں  
 انعام کے ساتھ پیغام نکلتا رہا مگر کبھی کوئی آدمی ان سے پیش نہ جا سکا۔

مولانا آزاد سے انھیں بڑی عقیدت تھی، مولانا بھی انھیں بہت پسند کرتے تھے۔ جب میخ آبادی نے انھیں ان کے انتقال کی خبر سنائی تو مولانا نے بہت افسوس کیا اور کہا ”بہادر اور اولو العزم آدمی تھا“ لہ

## منے خاں

مولانا میخ آبادی کے ہاتھ پر جن اصحاب نے بیعت کی ان میں تیس سے صاحب جن کا نام معلوم ہو سکا ہے منے خاں تھے۔ ان کا تذکرہ مولانا ریاست علی ندوی نے ان الفاظ میں کیا ہے:-

”مولوی گنج اور گولا گنج کے کچھ جو شیے مسلمانوں نے بھی بیعت کی جن میں منے خاں صاحب بھی تھے۔ منے خاں صاحب جو آگے چل کر خاکسار یا احرار تحریک کے لکھنؤ میں یہاں رجھی تھے مولانا میخ آبادی کے گھرے معتقدین میں سے تھے اور ان کے اشاروں پر پستے تھے“ ۱۷

۱۷ ذکر آزاد، صفحہ ۳۰۔

۱۸ آزاد ہند کلکتہ میخ آبادی نمبر صفحہ ۱۸۔

# محمد یوسف خالدی

مولانا آزاد کے ماتھے پریعت کرتے والوں میں محمد یوسف خالدی صاحب آخری شخص ہیں جنہیں یہ سعادت حاصل ہوئی۔ ان کوچھ پہ ہی سے مولانا سے بڑی عقیدت ہے۔ مولانا ان کے حادث اور مرکزی عقیدت بھی ہیں اور علمی موضوع بھی۔ مولانا کی شخصیت اور افکار کا انھوں نے بڑا گھر امطا العہ کیا ہے مولانا کے دینی و سیاسی افکار سے اپنی فکر کا چڑائغ روشن کیا ہے اور انہی زندگی میں مولانا کی عزمیت و استقامت کو مشتعل راہ بنایا ہے۔

محمد یوسف خالدی صاحب ۲۳ اکتوبر ۱۹۱۶ء کو بارہ بیکی (یوپی) میں پیدا ہوئے ان کا آبائی وطن لکھنؤ ہے۔

زمانہ طالب علمی سے علمی سیاست میں حصہ لینا شروع کیا اس کے نتیجے میں سنت یوسفی تو ضرور ادا کرنی۔ لیکن درسی تعلیم کی تکمیل نہیں ہو سکی البتہ مطالعے کے شوق نے انھیں روایتی تعلیم کے حاصل سے محروم نہیں کھا۔ خالدی صاحب شکفتہ تگار ادیب اور بانی نظر نقاوی بھی ہیں۔

”مطالعہ میر سید علی غنیم“ کے نام سے ان کی ایک ادبی تئییدی اور تحقیقی کام (مختصر ترقیات مسلم بہمن) علی گٹھ سے شائع ہو کر مقبول ہو چکی

ہے۔ "روح آزاد" کے نام سے مولانا آزاد کی شخصیت اور فکر و فن کے مختلف پہلوؤں پر مضافاً میں کا ایک مجموعہ بھی شائع ہو چکا ہے۔ اس کے علاوہ بھی انہوں نے مولانا آزاد پر بہت سے ملند پایہ مضافاً میں لکھے ہیں جو اخبارات و رسائل میں شائع ہو چکے ہیں اور بھی کئی علمی و ادیٰ شخصیات اور دیگر موضوعات پر انہوں نے اپنے تائیح مطالعہ و تحقیق اور افکار کو مرتب کیا ہے۔ ایک مرتب تک انہیں ترقی اردو (ہند) علی گورنمنٹ سے وابستہ رہے، پھر دلوں قومی آواز لکھنؤ کے ادارے سے وابستہ رہے اور بھی کئی اداروں اور افراد خاص کے تصنیفی اور تحقیقی کاموں میں معاون رہے ہیں۔

خالدی صاحب نہایت شریف، متواضع، خلیق، راسخ العقیدہ، نیک نفس اور حسن سیرت و عمل کے مالک ہیں۔

باب ششم

# استدراک

## صوبہ سرحد

تحریک نظم جماعت کے سلسلے میں مولانا آزاد نے جو کوششیں کی تھیں وہ یا پی، پنجاب اور سندھ تک ہی محدود و محدود تھیں بلکہ صوبہ سرحد میں بھی ان کوششوں کے نشان پائے جاتے ہیں۔ آنا ہی نہیں بلکہ جو حالات اب تک سامنے آتے ہیں وہ یہ ہیں کہ صوبہ سرحد میں مولانا ابوالکلام آزاد کی حزب اللہ نہایت منظم اور ستمحکم بنیادوں پر قائم تھی۔ حزب اللہ کا قیام مدرسہ فتح پوری دہلی کے صدر مدرس اور حضرت شیخ المندر کی تحریک کے ایک خاص رکن اور مولانا ابوالکلام آزاد کے معتقد خاص مولانا سیف الرحمن کی کوششوں سے عمل میں کیا تھا۔ محمد اسلم سجزی نے انھیں حزب اللہ کا مدرسہ بخواہے۔ حاجی صاحب ترینگ زئی اس کے صدر اور فاضی گل احمد سجزی اس کے معتقد تھے۔

تحریک حزب اللہ کے تحت لپٹاوار میں بڑا کام ہوا۔ لوگوں میں اس کا اثر تھا مسلمانوں کی اصلاح کا کام اس کے تحت کیا گیا۔ مدارس کا قیام عمل میں

---

۱۔ اس مضمون کی تیاری میں حبیم محمد اسلم صاحب سجزی کی خود نوشت اور راقم کے نام ان کے خطوط سے مدد لی گئی ہے۔

آیا۔ صوبہ سرحد میں تحریک بھادا در پھر تحریک بھارت کو اسی کے کارکنوں نے منظہ کیا۔  
جون یا جولائی ۱۹۱۵ء میں حزب اللہ کا ایک خفیہ اجلاس حاجی صاحب  
زنجیر زمی کے گاؤں میں ہوا جس میں حزب اللہ کے بہت سے اراکین  
شریک ہوئے۔ اس اجلاس میں آزاد قبائل کی صورت حال پر غور کرنے کے  
بعد میدانِ جہاد میں کوڈ پڑنے کا فیصلہ کیا گیا۔ محمد اسماعیل سجزی صاحب لکھتے ہیں:

”ہندوستان کے طول و عرض میں آگ لگی ہوئی تھی۔ مولانا ابوالکلام

آزاد، حسین احمد مدینی، ڈاکٹر مختار احمد انصاری، حکیم احمد خاں

مولانا ظفر علی خاں کے علاوہ آں اندیا کا گردیں کے ممتاز زمیناء

بھی انگریزوں کی مخالفت تحریر و تقریر میں کر رہے تھے۔

وہ واضح الفاظ میں جنگ عظیم اول کو جنگ زرگری

گردانتے ہوئے ہندوستان کے جوانوں کی فوج میں بھرپور

کی مخالفت میں آزاد پسند کر رہے تھے..... صوبہ سرحد کی صورت

حال نہایت نازک ہو چکی تھی۔ قبائلی علاقوں میں ترکوں کی حملہ

میں شورشوں کا آغاز نومبر ۱۹۱۴ء میں ہو چکا تھا۔ حزب اللہ

کی لشادر شاخ کے اراکین اسلام کی نشانہ تانیس کا خواب دیکھ

رہے تھے۔ انہوں نے آزاد قبائل میں جہاد کی نیز پھونکی چنپے

ماہی ۱۹۱۵ء میں ٹوچی و کرم میں انگریزوں کے خلاف شورشوں

کا سلسہ شروع ہو گیا۔ اس اپریل کو چکنادر ملانے برلن کی علاقے

بھلکا کالہ سنج میں کا علاقہ فتح کر لیا اور جا رہا رہا قبائلی مجاہدین کو

لے کر ضمیح پشاور کے علاقہ شب قدر پر حملہ اور ہوا۔ میحر جزیر  
 یگ کے مدافعت کی اور قبائلی مجاہدین کو یونیورسٹی پشاور کے سامنے  
 سال جون میں طلا صاحب با بڑہ مجاہدین کی رہنمائی کے لئے  
 میدان جنگ میں اُترے اور انہوں نے مامونہ و مہمند قبائل کو  
 اس جہاد کے لیے مستعد کیا۔ یہ واقعات ایسے نقطہ عرض کو  
 پہنچ پہنچتے ہیں کہ جس کا لازم رحماء کر پشاور کے حزب اللہ کے  
 ارکین اب میدان کا رزار میں اتر آئیں۔ چنانچہ حاجی صاحب  
 ترینگ زمین کے گاؤں میں اُنھی کی خانقہ میں قابل استمار  
 ارکان حزب اللہ کی ایک شستہ ہوئی۔ حاجی صاحب ترینگ زمین  
 کے علاوہ مولانا سیف الرحمن، فقاری عبد المستعان، مولانا  
 تاج محمد، مولانا عبد العزیز، مولانا الحنفی، مولانا فضل ربی دیوبندی  
 اور دیگر عالمی مجاہدین شرکیب ہوئے۔ اس جلسے میں بھی شرکیت تھا۔  
 تمام حالات کا جائزہ لینے کے بعد جہاد کا فیصلہ کر لیا گیا اور یہ  
 سطہ پایا کہ حزب اللہ کے ارکین بچہ مجاہدین، بنیروں کے مجاہد پر  
 پہنچیں اور وہاں سے انگریزی علاقے خصوصاً مردان پر قبضہ  
 کر لیا جائے۔

اس اقتیاس سے حزب اللہ کی اعلیٰ کارکردگی کے ساتھ اس کے اہم ارکان کا  
 علم بھی ہو جاتا ہے۔

پشاور کے علاوہ مردان اور نوشہروں میں بھی حزب اللہ کی شاخیں قائم تھیں

جہاد میں شرکت کے فیصلے کے بعد جب ملک کے جانبازوں اور تحریک جہاد و آزادی ملک کے مجاہدین کا یہ قابلہ روانہ ہوا تیران اور فوشنہ کے کارکنانِ حزب اللہ کو جی ان کے فرائض وینی ولی کی طرف توجہ دلائی گئی۔ اسلام سہی حسب لکھتے ہیں :

مردان میں حزب اللہ کے ارکین سے ملے اور صورت مالے  
انھیں آگاہ کیا ہجہاد کے لیے دو گوں کے دل و دماغ کی تربیت  
بہت پہلے کی جا چکی تھی۔ چنانچہ ہجہاد کی دعوت پر ہر ایک نے  
لبتیک کہا اور چالیس افراد کا ایک جماعت فوری طور پر ساتھ جانے  
کے لیے تیار ہو گیا۔ پشاور سے آتے ہوئے چند گھنٹے کے لیے  
نشہرو اُتھر کر ہجہاد کے متعلق پوٹلس تسلیم کرنے کے لیے حزب اللہ  
کے مقامی قابل اعتماد کارکنوں کو دے دیے اور انھیں ہدایت  
کر دی کہ رضاکاروں اور مجاہدوں کو چھوٹے چھوٹے جمتوں میں  
محاذ نبیر پر رواذ کرنے کی کوششیں جاری رکھیں اور یہ تمام  
سرگرمیاں نہایت راز میں رکھی جائیں چنانچہ ہم دو گوں کے مردان  
پہنچنے کے بعد ہی نشہرو کے اطراف داکناف سے مجاہدین  
ہدایت کے مطابق چھوٹی چھوٹی ٹولیوں میں آنے لگے۔ قاری  
عبد المستغان کے گاؤں اکھر پورہ و کنڈر سے سو مجاہدین  
مختلف ٹولیوں میں محاذ نبیر کے لیے عازم ہوئے۔ اس طرح  
تار وجہ، یہی، لیس پیاوی، دیوار وغیرہ سے بھی مجاہدین

جوق در جوق مجاز نبیر کو رو انہ ہوئے۔ یہ اطلاعات ہمیں مروان میں ملیں اور نہایت ہی خوش آئند طبیعت قلب کا باعث نہیں۔ جب جنگ کے دوران میں انگریزوں نے محلہ کے لیے سلسلہ عقباً نی کی اور مجاہدین کے پاس ایک وندر چیخانا تو اس وندر سے گفتگو کے مجاز رہیں حزب اللہ ساجی صاحب تریخی قرار دیے گئے اور خواتین و امیر المجاہدین فتحت اللہ کے علاوہ حزب اللہ کے چند ارکان بھی اس گفتگو میں شرکت تھے۔ اس سے حزب اللہ کے ارکان کے سیاسی اثر و رسمح کا پتا چلتا ہے۔

پشاور میں سر جارج روسل کیلی نے سر صاحبزادہ عبدالقیوم اور دوسرے انگریز حاشیہ برداروں کی مدرسے اسلامیہ کالج قائم کیا تو حزب اللہ نے فوراً اس کے بال مقابل اسلامی وارالعلوم کے لیے زمین خریدی اور ویگر اسکل کوئے جس کی پاداش میں حزب اللہ کو آنا پیسا کیا کہ جہاد نبیر خوبیت ہی قبل از وقت ہم نے شروع کیا ان اضطرابات واقع کا ایک اضطراری پلو تھا۔ محمد سجزی کی اس خود نوشت کے ایک ذیلی نوٹ سے بھی حزب اللہ کے اثرات اور اس کی خدمات دینی و ملی پر و شخصی پر قیمتی ہے، لکھتے ہیں:

۱۔ اگر چہ افغانیوں کے گھر دشمنی صدیوں تک جاری رہتی ہے اور اگر کبھی شہمن کو محارب مسجد میں بھی پالیں تو قتل کر دیتے ہیں گرچہ بیلور ما بعد جنگ مہمند وزیرستان میں جو حزب اللہ کے زیر اثر دری گئیں، ایسا کوئی بھی واقعہ رونما نہیں ہوا۔ یہ حزب اللہ کے بہت ہی بڑے و سپین کا نتیجہ اور حزب اللہ کے عظیم اثر اور

تبیین و تفصیل کا اخراج تھا۔

محمد اسلام سجزی کی حروف نوشت سے حزب اللہ کے متعدد کارکنوں کا پتا چلتا ہے۔ ان کے اسماے گرامی ہیچھے صفووں میں گزر چکے ہیں۔ ان کے علاوہ ایک اہم کارکن مفتی صالح محمد مرحوم تھے۔ ایک موقع پر لکھتے ہیں: «میرا دوست مفتی صالح محمد مرحوم حزب اللہ کا زبردست کارکن تھا۔ ایک رکن حاجی صاحب ترکیز کے منتسبین میں سے تھے۔

کئی قاصدوں کا پتا بھی چلتا ہے جو مولانا ابوالحکام آزاد کے معتد علیہ رہتے ان کے بارے میں یہ معلوم نہیں کروہ مولانا آزاد کی تحریک جماد اور حزب اللہ سے متعلق تھے کہ نہیں۔ مولانا آزاد نے ان پر جو اعتماد کیا اسے انھوں نے خوب نہیا یا دیر ان کی اعلیٰ سیرت کی بہت بڑی بیبل ہے اور مولانا آزاد اور ان کی تحریک سے ولی وابستگی کا بہت بڑا ثبوت ہے۔ ان معتبر قاصدوں میں ایک قاصدہ بخش تھے جن کا ذکر اسلام صاحب نے ان الفاظ میں کیا ہے:

”پندرہ دن بعد حبیب نمازِ جمعہ سے فارغ ہو کر میں مطب جا رہا تھا کہ حاجی صاحب کا قاصد مخصوص اشارات کا حامل راستے میں ملا۔ جب مطب پہنچا تو ایک لنگوٹ بندھا ہوا پنجابی بیٹھا ہوا ملا۔ سخت اختیاط کرنا اب معمول ہو گیا تھا۔ اجنبی سے علیکیت ایک ہوئی، اس نے مصالحتے ہی میں ہر موڑ علامت کفت دست پر بنائی۔ بالآخر نے پرجب کاراستہ دکان کے اندر ہی سے تھا جانے کا میں نے اسے اشارہ کیا۔ میں نے دو مریضوں کو نسخہ دیا۔ میرے

ونقاد رکپوڈر شہباز نے اشارے سے بھاولیا کہ اوپر ایک دوسری  
آدمی بھی میرا منتظر ہے۔ میں ذرا گھبرا یا اور فوراً بالا خانے پر  
پہنچا تو دیکھا کہ کوئی آدمی چار پانی پر چاہرتا نے لیٹا ہے اور  
بھاجانی فووارد بازار کی طرف کر سیوں پنچ سو لگائے بیٹھا ہے  
اب بغوا نے اسکے چھپا ستم خطرناک ہوتا ہے۔ بھاجانی بھائی گرو  
اشارے سے میں نے اوپر چلت پر جانے کو کہا۔ اس کے  
اوپر چلے جانے کے بعد میں نے روپو شیدہ کو جھکایا کہ بھائی  
اپ کون ہیں؟ اس نے مُنہ کھولا تو جھٹ میں نے پہچانا بھائی  
صاحب کا خاص فاصلہ اور ترہنگ زنی کے میان  
گھر نے کا چشم و چراغ اور کن حزب اللہ ہے۔ میں نے جلدی جلدی  
سوالات یکے اور اس نے مایوسی سے ہر ایک کا جواب دیا اور  
 بتایا کہ بنیروالوں کا معاهدہ مکمل ہو گیا اور حزب اللہ رخت سفر  
باندھ رہی ہے اور سلسلہ تعلق و تریل زر و سامان تا حکم شانی  
پندرہ ہے۔ یہ کہہ کر میان صاحب فوراً جانے لگے اور کہہ گئے  
کہ ملا دور بین وغیرہ کو واپس بھیجنیں اور پھر جلد ملنے کا وعدہ  
کر کے چلے گئے۔

اب دوسرے صاحب کو آواز دی، وہ تشریف لائے  
اور مولانا عبد القادر قصوری کا خط جو مولانا ابوالکلام آزاد کی  
مہموزہ بیانات کا ایک باریکہ کاغذ پر لکھا ہوا تھا، دیا اور زبانی کیا

گھر آپ کی عدم موجودگی میں بھبھا پال کی رقم مجاہدین چھر کنڈ کے دیکھے  
بھیج چکے ہیں۔ میں نے رقم کی تفصیل معلوم کرنے کی ضرورت  
نہ بھی مگر مزید ادا کو حسب الامر تھیں حزب اللہ منع کر دیا جہاں  
کی چاٹے پانی سے تواضع کی خط لے کر سنجھاں لیا اور ان کو  
مشورہ دیا کہ جو سو مسجد مہابت خاں میں شب باشی کریں۔ ان کا  
فرضی نام پختا تھا۔ وہ چلے گئے۔

ایک اور فاصلہ جن کا ذکر اسلام صاحب نے کیا ہے ڈاکٹر صدر الدین تھے۔ اسلام صاحب  
لکھتے ہیں:

”انہی ہیام میں مولانا ابوالکلام آزاد کی طرف سے دھڑا وھڑ  
چندے، ادویات کے بھبھی اور ایک ڈاکٹر جن کا اصطلاحی نام  
ڈاکٹر صدر الدین تھا اور اصلی نام ڈاکٹر عبدالکریم تھا اور چیت سنگھ  
پناہ کے رہنے والے تھے، پہنچنے شروع ہوئے یہ سامان  
ہاتھوں ہاتھ پر اسرار طریقوں سے غازی آباد، محمدنگر، چھر قند،  
جلال آباد و باغ نشا ہی اور قبر خیلوں میں پہنچایا جانے لگا۔ چھر  
سہی والپی کے وقت فاصلہ بھی فریاد لاتے تھے کہ دس ہزار  
کام سونا کم ہے، فلاں رقم میں پچاس ہزار کارتوس بھی نہ خریدیے گئے  
بندوقوں کے لیے پانچ لاکھ روپے کی اور ضرورت ہے۔ میں  
ان پیغامات کو سر ہم غریب ایلچیوں کے ذریعے جو  
اکثر مولانا ابوالکلام آزاد کے مرید یا مولانا عبد القادر قصوری کے

مخلص ہوا کرتے تھے، بیچ دیا کرتا تھا۔

مولانا ابوالکلام آزاد کی تیام کو ششیں تحریک نظم جما گفت یا تحریک  
جہاد کے سلسلے کی تھیں، اسی یہے ان کا ذکرہ ضروری تھا۔ اس تحریک کے  
کئی کارکن اور مولانا کے مرید برشناستار کے جاں میں چنس گئے اور دنیا کا لایخ  
ملت کے عشق پر غالباً آگیا اور بجا ہے اس کے کروہ اپنی سیرت اور عمل کا  
کوئی پہلو پسے بعد آئے والی نسلوں کے لیے نو ز چھوڑ جاتے اس تحریک کی رُسوائی  
اور ناکامی کا سبب بن گئے۔ محمد اسلام سجزی نے اپنی خود دو شش میں اور اقਮ کے  
نام خطوط میں چند ایسے لوگوں کی نشان دی بھی کی ہے۔ ان میں سے ایک شخص  
غلبہ از خان نامی تھا جو جنگ نیز میں ان کا شریک تھا یہ کن فی الحقیقت وہ  
سی آئی ڈی کا آدمی تھا۔ جنگ سے والی کے بعد یہ شخص محمد اسلام، ان کے  
بھائیوں اور ان کے والد کے لیے نیز دوسرے مجاہدین کے لیے سخت ترین  
آزمائشوں کا باعث بنا اور اس ملت فرشتی کے صدر میں معمولی سی ترقی حاصل کی۔  
محمد اسلام صاحب ایک خط میں لکھتے ہیں:

”مولانا آزاد کے مریدین کچھ فوت ہو گئے اور ایک دوسری آئی ڈی

کے بڑے افسر بن گئے۔ ان میں سے ایک زندہ ہے، مگر  
کہاں ہے یہ پتا نہیں۔ اس نے مولانا آزاد کے ساتھ لپی  
کوئی فرضی صور بھی کھوائی تھی۔ یہی اس کے قفلِ خاشت کی  
کلید تھی۔ یہ مجھے یاد نہیں کہ مولانا کی بیعت کئے لوگوں نے کی تھی۔“

# حاجی ترنگ زنی

حاجی صاحب ترنگ زنی صوبہ سرحد کے ان عظیم رجال میں سے تھے جنہوں نے اپنے صوبے میں مجاہدین آزادی اور احرار اسلام کو منظم کیا اور تحریک آزادی کو آگے بڑھانے اور اسلامی زندگی اور نظم جماعت کے قیام کے لیے اپنی بہترین صلاحیتوں کو صرف کر دیا اور زندگی کے آخری طور پر وہ ملک اور ملت کی اسی بھی خواہی اور خیر خواہی میں مصروف رہے۔ حاجی صاحب نے بڑش استھان پر کاری ضریب لگانیں، مسلمانوں میں تعلیم کے فروع، عقائد کی اصلاح، اعمال کی درستگی، اخلاق کی تہذیب اور تبلیغ و اشاعت میں بیش بہادر خدمات انجام دیں۔ وہ سب سے پہلے پشتون قائد ہیں جنہوں نے پشتون قوم کی اس مردگی اور گھنٹن کو محسوس کرتے ہوئے ۱۹۱۰ء میں ضلع

---

لہاس پضمون کی تالیف میں "صوبہ سرحد کے چند مجاہد" از فارغ بخاری۔ العلم کراچی، جولائی ۱۹۷۰ء، حاجی صاحب ترنگ زنی از اختر آہی۔ الحق کوڑہ نٹک دسمبر ۱۹۷۳ء، حکیم محمد اسلام سجوری کی "خود نوشت" اور راقم کے نام ان کے متعدد مکاتیب سے خاص طور پر استفادہ کیا گیا ہے۔

پشاور میں (جب میں ہس وقت مرواں بھی شامل تھا) اپنے تبلیغی اور اصلاحی مشن کا آغاز کیا اور اس مہم کو اس تن دہی اور سرگرمی سے انجام دینے لگے کہ تھوڑے ہی ہو سے میں ضلع بھر کے دگوں کے تمام عناصری ہجگڑے بٹا دے اور قتل کے مقدمات عدالتوں کے بجا ہے آپ کے فاعل کر دہ عوامی جگہوں میں فیصل ہونے لگے اور کچھ ریاں اُبڑی ہوئی اور ویران نظر آنے لگیں کیونکہ کسی کو دہاں جانے کی ضرورت ہی پیش نہ آتی تھی۔ آپ نے فضول، بربادی اور غیر اسلامی رسموں کا بند کرانے میں بھی مایاں کا میابی حاصل کی اور شادی و موت کے موقع پر ہر غیر شرعی رسوم پشتہوں میں رواج پا گئی تھیں انھیں یہ فتسلم بند کر دیا۔ ان کوششوں کے علاوہ آپ نے مسلمانوں کی اصلاح اور اسلامی تعلیمات و احکام کی تعلیم و ترویج کے لیے ستر سے زیادہ مدارس اسلامی فناہم کیے ان کی کوششوں سے صوبہ سرحد میں سیاسی بیداری اور اسلامی زندگی کے آغاز نظر آئے گے رپٹن قوم میں ایک نئی زندگی کے پرگ و بار پیدا ہو گئے۔ فارغ سنجاری صاحب کے بقول یہ پلام موقع تھا کہ یہ مصلح نے قوم کی اصلاح کا پڑا اٹھایا اور اسے اسلامی اور قومی زندگی سے روشناس برا نے کی کوشش کی۔ اس پیسے صوبہ سرحد کے عوام میں حاجی صاحب نے ایسی ہر دل عزیزی حاصل کر لی جس کی شال اس ٹھوپے کی تاریخ میں نہیں ملتی۔

حاجی صاحب کا نام فضل واحد تھا۔ چار سو تھوڑی میں ایک موضع تریگ زئی ان کا آبائی گاؤں ہے اور اس تعلق سے وہ حاجی صاحب تریگ زئی کے نام سے مشہور ہو گئے۔ ان کا نیخاں اور دھیاں کئی صدیوں سے علم و فضل،

زہد و تقویٰ اور دنیاوی و دینی وجا ہتوں کے لحاظ سے پُرے صوبے ہیں  
متاز نہیں۔ علم و تقویٰ کی یہ تمام روایات حاجی صاحب کے حصے میں بھی آئیں۔

مروع حاجی صاحب ۱۸۵۶ء میں پیدا ہوئے مخاندانی دستور کے  
مطابق عربی اور فارسی کی تعلیم حاصل کی لیکن وہ ان لوگوں میں سے تھے جو اپنی  
تعلیم و تربیت میں مبداء نیاض سے مستفید ہوئے ہیں۔ ان کا مقام رسمی اور  
مروجہ علوم و فنون کے پیانوں سے نہیں ناپا جاسکتا۔ طالب علم الدین عرف ٹپے ملا  
سے بیعت اور ان کے خلیفہ مجاز تھے اور پرش استخار کے خلاف حضرت شیخ المسن  
کی تحریک جہاد کے خاص رکن تھے۔ جب ایک سیاسی منصوبے کے مطابق مولانا  
عبداللہ سندھی مرحوم نے کابل کو ہجرت فرمائی حضرت شیخ المسن جاہ تشریف  
لے گئے اور مولانا سیف الرحمن دہلی سے پشاور پہنچے، پشاور کو اپنی سیاسی  
سرگرمیوں کا مرکز بنایا اور مولانا ابوالکلام آزاد کی جماعت "حرب اللہ" کی شاخ  
قائم کی تو اس کی رہنمائی کے لیے ان کی نظر انتخاب حضرت حاجی صاحب  
ترنگ زمی پر پڑی چنانچہ حزب اللہ کا شریں انہی کو مقرر کیا گیا۔

۱۹۱۳ء میں انھیں گرفتار کر لیا گیا تھا لیکن ان کی گرفتاری کے بعد علی سے  
ڈر کر حکومت نے اھمیں رہا کر دیا لیکن جلد ہی اسے اپنی غلطی کا احساس ہوا اور  
دوبارہ ان کی گرفتاری کے احکام جاری کر دیئے تھے لیکن حاجی صاحب بچر  
ان کے ہاتھ نہیں آئے۔ ۱۹۱۵ء میں حاجی صاحب آزاد قبائل کی طرف  
ہجرت کر گئے۔ اس کے بعد انگریزوں کے خلاف نیروں شب قدر، ڈر کر،  
سینگی اور غلی کے مجاذوں پر اور ۱۹۱۵ء سے ۱۹۲۵ء تک تقریباً میں سال کے

عرصے میں انگریزوں سے جو بسیوں مقابلے اور جھپڑ پیں گئے ان میں سے اکثر میں حاجی صاحب نے نفس نفیس حصہ لیا۔

حاجی صاحب کا شماران اصحابِ عزیت میں ہوتا ہے جنہیں دولت و خروت کا کوئی لارج، زندگی کی کوئی راحت و آسائش اور حکومت و اقتدار کے نظم و تشدید کا کوئی تحریج جہاد فی سبیل اللہ کے راستے سے نہیں ہٹا سکتا۔ ان کی عزیت، اصحابت راستے، دُور بینی اور ذہانت کے مقابلے میں انگریزی حکومت کی بہرچاں کو ناکامی کا منہد دیکھنا نصیب ہوا لیکن ملت کے خدا رہاتوں سے انھیں زندگی کے بہت سے دکھ جھیلنے پڑے۔ اس وقت جبکہ ان کی عمر اسی سال کی ہو چکی تھی۔ انگریزوں نے ان کے ایک قریبی شخص کو رشوت دے کر ان کے موزوں میں زبردلوادیا جس سے ان کے جسم میں زبردھیل گیا اور وہ چلنے پھرنے سے معذور ہو گئے اور بالآخر اسلاف کے ایمان و عمل کی یہ نشانی اور تحریک آزادی کا عظیم رہنا، ۱۹۴۲ء میں اکیا شسی برس کی تکریں رفتی اعلیٰ سے جا ملا۔ آپ کی وصیت کے مطابق آزاد قبائل میں ایک مقام غازی آباد کی مسجد کے صحن میں آپ کی تدفین عمل میں آئی۔

حکیم محمد اسلام سجزی کی روایت کے مطابق ایک موقع پر اسلامیہ کلب پشاور کے ایک جلیسے میں ہزاروں مسلمانوں نے بیعت جہاد کی تھی لیکن جن حضرات کے نام معلوم ہیں وہ صرف تین ہیں۔ حاجی صاحب تریک نبی، محمد اسلام سجزی اور ان کے والد فاضل گل احمد سجزی۔ اسلام سجزی کا بیان ہے کہ حاجی صاحب تریک نے غاباً مسجد مہابت خار میں عازم جہو کے بعد لانا آزاد کے ہاتھ پر بیعت جہاد کی تھی۔

# قاضی گل حسین سجزی

قاضی گل حسین سجزی علی اور سیاسی خاندان کے فرد تھے۔ ان کے پرداد اقتضی عبد اللہ سجزی احمد شاہ احمدی کے ساتھ ہندوستان آئئے تھے مسکر کے پانی پت میں شرکیک تھے اور نمایاں خدمات انجام دینے کے حوالے میں علاقہ پشاور میں ایک بڑی جاگیر پا کے درس و تدریس اور عبادتِ الہی میں مصروف ہو گئے تھے۔ قاضی عبد اللہ کے چھ بیٹے تھے، ان میں سے پانچ سسکھوں سے ایک مقابلے میں شہید ہو گئے تھے۔ سب سے چھوٹے اور چھٹے بیٹے کا نام فضل احمد تھا۔ اس وقت ان کی عمر بہت کم تھی اس لیے قتل ہونے سے بچ گئے لیکن قید کر لیے گئے اور رنجیت سنگھ کے دربار میں پہنچ گئے۔ رنجیت سنگھ ان کی کم عمری اور ذاتی وجاہت سے بہت متأثر ہوا۔ اس نے انھیں اپنے گھر میں رکھا اور بچوں کی طرح پرورش کی۔ یہ اپنی خداداد صلاحیتوں اور عقل و دانش کی بنا پر اس خاندان کے ایک محبوب فرد بن گئے، جو ان ہوئے

---

لہ اس مضمون کی تالیف میں فارغ بخاری کے مضمون "موبہر سعد کے چند مجاہد" اور محمد اسلم سجزی کی خود نوشت اور راقم کے نام ان کے خطوط سے مدد گئی ہے۔

تو رنجیت سنگھ نے انھیں پنج ہزاری منصب سے نوازا اور پشاور بھیجا لیکن جلد ہی ان کا سکھوں کے فرانسیسی گورنر زا بی ٹیبل سے اختلاف پیدا ہو گیا اور اس کے ساتھ ایک عمر کر میں ایک ہاتھ سے محروم ہو گئے۔ کئی سال تک نظر بندی کی مصیتیں برداشت کرنے کے بعد رہا ہوئے اور خانہ نشین بھکرے ان کے ایک بیٹے قاضی سید احمد تھے ان کا اصل میدان تجارت تھا لیکن سیاست سے بھی بالکل نکارہ کش اور بے تعلق نہ تھے۔ انگریزوں کے خلاف جہاد میں انھوں نے بھی سپر گری کے جوہر دکھائے۔ حکیم محمد اسلم سجزی لکھتے ہیں :

”امیر عبد الرحمن خاں کے عہد میں صاحب صورت ملا عبد الغفور نے صورت اور مالا کنڈ کے علاقوں میں جو تاریخی محاربات انگریزوں سے یکے ان میں قاضی سید احمد سجزی پیش پیش تھے..... جنگ نبیر میں جب ملا نجم الدین مرحوم ہوئے ملا صاحب کے نام سے مشہور تھے، سر سے کھن باندھ کر انگریزوں سے جہاد کر رہے تو پیرے جد تحریر مسجی اون کے ساتھ سپر آزماتھے۔ اس جنگ میں انھیں دوزخم آئے، ایک نکوار کا اور ایک فراہیں کا، لیکن شہید نہیں ہوئے۔“

قاضی گل احمد سجزی اسی قاضی قاضی سید احمد سجزی کے صاحبزادے تھے۔ قاضی گل احمد سجی ایک صاحب علم و فضل بزرگ تھے۔ انگریزوں کے شدید ترین مخالف اس فرض کو علمی اور عملی دونوں طور پر ادا کیا، کتابوں کی تجارت کرتے تھے، وہ ایک

پریس کے مالک بھی تھے جس کے ذریعے سے انھوں نے دینی، تاریخی اور درسی کتب چھاپ کر پشتو ادب میں بیش بہا اضافہ کیا اور ایک ہفت روزہ اخبار نکال کر اہل صوبہ کی دینی اور سماجی اصلاح و تربیت میں بھی حصہ لیا اور علم و ادب کی ترویج و اشاعت کی خدمات بھی انجام دیں۔ حکیم محمد اسلم سجزی لکھتے ہیں:

میرے والد قاضی گلِ احمد سجزی نا جر کتب تھے اور ایک لیتو  
پریس بھی لگا رکھا تھا۔ یہ پہلا پریس تھا جو پشاور میں روشناس ہوا  
اس میں دینی، تاریخی اور مختلف درسی کتب چھپا کر تی تھیں۔  
میرے والد کو لکھنے پڑھنے کا بہت ذوق تھا۔ انھوں نے ایک  
ہفت روزہ اخبار بنام افغان کا اجراء کیا تھا۔ یہ اخبار اردو  
اور پشتو زبانوں میں تھا۔ خبروں کے علاوہ اس میں نہایت  
بلند پایہ مذہبی، تاریخی، معاشی اور فلسفیہ مضمایں شائع  
ہوتے تھے۔ پشاور میں یہ پہلا ہفت روزہ تھا۔ رائے عامر  
کی تربیت و تہذیب میں اس اخبار نے نمایاں کردار ادا کیا۔  
اس کے اکثر دبیشیر مضمایں قبلہ والد صاحب قاضی گلِ احمد  
سجزی کے قلم سے نکلتے تھے۔ اخبار بے باک نویسی کی وجہ سے  
اپنے دور میں بہت مشہور تھا۔ ایک عرصتے تک نکلنے کے بعد  
ایک مضمون کی وجہ سے سرچارج روں کیپل کے ابتدائی دور  
میں بند کر دیا گیا۔ اس مضمون میں والد مرحوم نے حکومت کی  
اشتمامیہ کے ناقص نظم و ضبط پر شدید گھلے کیے تھے۔

اخبار نویسی کا شوق انہیں زندگی بھر رہا چنانچہ جب بھرت کر کے کابل گئے تو  
وہاں سے بھی ایک اخبار جاری کیا اور جب تک حالات نے اجازت دی  
اسے جاری رکھا۔ محمد اسلام سجزی صاحب لکھتے ہیں:

”تحقیک حزب اللہ کے مقاصد کی تجھیں کے یہے جب آپ  
دکل احمد سجزی، ۱۹۱۹ء میں بھرت کر کے کابل پہنچے تو وہاں  
سے بھی ایک اخبار استقلال اقیان، تین زبانوں پشتہ  
فارسی اور اردو میں نکالتا تھا۔ اس اخبار میں راجہ مندر پتہ  
مستقل طور پر کھا کرتے تھے، مولانا عبد اللہ سندھی اور دیگر  
زعامیں ترک موالات کے مضامین بھی گاہے گاہے شائع  
ہوتے رہتے تھے۔ معاون ادارہ کے طور پر میں کام کرتا تھا  
بعد میں انگریزوں کے ایم اپ کابل حکومت نے اس کی  
اشاعت پر پابندی لگادی۔ میرے والد نے جہاد رکھا اور  
ہزار ناؤں میں نہایت نمایاں خدمات انجام دیں۔“

اگرچہ چل کر لکھتے ہیں:

”الناظمی قاضی گل احمد سجزی حزب اللہ (پشاور) کے معتقد تھے  
۱۹۱۸ء سے ۱۹۱۹ء تک قید فرماں میں رہے۔ اس دور میں  
بھی ان کے ساتھ گرفتار تھا۔ ہم دونوں باپ بیٹے کو موت  
کی سزا سنائی جا سکی تھی۔ تقریباً چار سال تک چنانی کی کھلڑیوں  
میں امید و ہم کی حالت میں گرفتار رہے۔ جنگ آزادی افغانستان

میں پشاور اور مہندوں کے معاذ پر سالار و نظم تھے نیز ترک مرالا  
 میں نہایت سرگرم حصہ لیا، جنگ ہزارناو (حلال آباد و ڈیکھ)  
 میں حاجی صاحب ترک زنی، باوشاہ گل صاحب کی معیت  
 میں مہمند آفریدی اور پشاور مجاہدین کے سفرنامہ تھے۔ یہ جنگ  
 افغانستان کی آزادی حاصل ہونے تک ایک سال تک  
 جاری رہی۔ آپ کابل میں .... جبیہہ کا بچ میں نائب پرنسپل  
 رہ چکے تھے۔ کابل میں بھر صد سالگی اس مرد نمازی نے دفاتر  
 پائی۔ اس وقت میں قلعہ شنا ہی میں اپنی قید کا سولھواں برس  
 کاٹ رہا تھا۔ مجھے جنازہ میں شرکت کی اجازت ملی اور والپی  
 پر پھر اپنے جھرہ محبس میں داخل کر دیا گیا۔

مولانا ابوالکلام آزاد کے شیدائیوں میں سے تھے، مولانا سے خط و کتابت  
 بھی تھی اور مولانا کے ہاتھ پر بیعت جماد بھی کی تھی۔ راقم کے نام ایک خط میں  
 محمد اسلم سجزی لکھتے ہیں: ”میرے والد صاحب اور حاجی صاحب ترک زنی  
 مرحوم دوہی آدمیوں نے مولانا ابوالکلام آزاد کے دستِ شفقت اثر پر  
 خفیہ بیعت کی تھی۔“ اس خط میں لکھتے ہیں: ”میرے والد قاضی گل احمد  
 مرحوم نے پہلے بیعت صاحبزادہ عبد القیوم خاں کے گھر پر کی، اس کے  
 دوسرے دن مولانا نے مجھے اپنی بیعت بے فواز۔“ ممکنہ مورخہ ۲۹ اکتوبر  
 ۱۹۶۳ (۱۹۶۳) ایک دوسرے خط میں لکھتے ہیں کہ مولانا ابوالکلام آزاد پشاور  
 آئے۔ اسلامیہ کلب کے جلسے میں انہوں نے وہ غضب ناک تقریر کی جو

حضرت عزیز کے جلال کو تمازہ کرتی تھی۔ رات کو سر صاحبزادہ عبدالقیوم کے ہاں مولانا کو دیکھا اور ہم نے تجدید بعیت کی۔ (مخطوط مورخہ ۲۶ اکتوبر ۱۹۰۳ء)

محمد اسلم سجزی کی تمام تحریروں اور ان اقتباسات کے مطابعے کے بعد میرے ذہن میں واقعاتِ بعیت کی ترتیب یہ ہوتی ہے:

۱۔ ایک موقع پر مسجدِ مہابتِ شاہ میں نمازِ جم جو کے بعد حاجی صاحب ترکمنی نے مولانا کے ہاتھ پر بعیت کی۔

۲۔ اسی سفر کے موقع پر یا کسی دوسرے موقع پر قاضی گلِ احمد سجزی اور محمد اسلم سجزی نے صاحبزادہ عبدالقیوم کے مکان پر بعیت کی۔

۳۔ اسلامیہ کلب کے جلسے میں مولانا نے جماد پر لوگوں سے بعیت عامم لی۔

۴۔ پھر ایک موقع پر صاحبزادہ عبدالقیوم کے مکان پر محمد اسلم سجزی اور شاہید ان کے والد نے بھی تجدید بعیت کی۔

اسلامیہ کلب کے جلسے میں بعیت عامم کے علاوہ دوسرے موقع پر بھی مکن بے اور لوگوں نے بھی بعیت کی ہو لیکن ان حضرات کے نام معلوم نہیں ہو سکے۔

## حکیم محمد اسماعیل سجزی

محمد اسماعیل سجزی ۱۸۹۵ء میں پیدا ہوئے۔ قاضی گل احمد سجزی کے دوسرے بیٹے ہیں۔ ایک بھائی ان سے بڑے اور دوچھوٹے ہیں۔ بڑے بھائی قاضی غلام محی الدین محمود سجزی تھے جو قاضی محمود سجزی کے نام سے مشہور تھے۔ پیر امیر ایان اللہ خاں والی افغانستان کی جانب سے بخارا میں سفیرہ چکے تھے جو ان کا انتقال ہو گیا۔ چھوٹے بھائیوں میں محمد عنایت اللہ سجزی بقید حیات ہیں۔ پیر امان اللہ خاں کے ترجمان تھے۔ نادر شاہ کے عہد میں نیم سرکاری اخبار اصلاح کے ایڈٹر تھے۔ سب سے چھوٹے بھائی کا نام نجم الدین احمد تھا۔ عالم شباب میں کابل میں وفات پائی۔ پیارہ بنیں تھیں جن میں سے ایک بھن بقید حیات ہیں۔ محمد اسماعیل سجزی کا بچپن کو ہاث اور پشاور میں گزر ارتعیم کا آغاز لگھ رہا۔ اس کے بعد اسلامیہ کالج پشاور کی جماعت چہار میں داخل کرادیئے گئے رہے۔ دو سال گزرے تھے کہ ان کے والوں ایک مدت سے کشمیر میں سلسہ تجارت

---

لے اسی ضمون کی تالیف میں محمد اسماعیل سجزی صاحب کی خود نوشت، راقم کے نام ان کے خطوط اور فارغ بخاری کے ضمون مصوبہ سعد کے چند مجاہد سے استفادہ کیا گیا ہے۔

مقیم تھے، پشاور تشریف لے آئے اور یہ دیکھ کر سخت برا فرخ تھے ہوئے کہ ان کا پوتا انگریزی اسکول میں ٹپھ رہا ہے۔ انہوں نے اسلام صاحب کی تعلیم کا یہ سلسلہ فوراً منقطع کر دایا اور گھر پر اپنی نگرانی میں ان کی تعلیم و تربیت کا بند و بست کیا۔ اسلام صاحب نے عربی، فارسی، تفسیر، فقر، طب اور علوم اور یہ کی تکمیل کی۔ ان کے دادا اور والد مرحوم طب اور خطاطی میں کمال رکھتے تھے چنانچہ انہیں بھی یہ فنون سکھائے گئے۔ اسلام صاحب لکھتے ہیں: "تحصیل علم کا عدد ۱۳۱۳ء تک رہا اس دوران میں علوم دینی، ادب، شاعری، فلسفہ، تاریخ، جغرافیہ اور طب کا ملیق مطالعہ کیا اور ان علوم میں فارغ التحصیل ہو گیا۔"

سیاسی تربیت بھی انہیں گھر ہی میں ملی۔ ان کے جد مرحوم اور والد ماجد سیاسی فکر و نظر کے بزرگ تھے۔ سیاسی ذہن اور مزاج رکھنے والے لوگوں سے ان کی صحبتیں رہتی تھیں۔ انہی صحبتوں میں اسلام صاحب کی سیاسی تربیت ہوئی اور انہی مجالس میں ان کے ذہن و فکر کو جلا ملی۔ بعد میں انہیں خود بھی ملک کی بعض اہم سیاسی شخصیات کی خدمت میں نیاز حاصل ہو گیا۔ مولانا ابوالحکام آزاد، مولانا عبد القادر قصوری اور مولانا عبد اللہ سندھی اس سلسلے کی خاص شخصیتیں ہیں اس طرح ان کے سیاسی تعلقات کا دائرہ بیگانے سے لے کر پنجاب اور افغانستان تک پھیلا ہوا تھا۔ اسلام صاحب نکھلتے ہیں:

"دادا جان کے پاس اکثر وہی ستر قبائلی ملک و خانیں آتے ہستے تھے

اوہ کبھی کبھی ان تمام لوگوں کا اجتماع نہیں تھا اسی اہم مسائل سے متعلق ہوتا تھا۔ حاجی صاحب ترجمہ زئی، مولانا سیف الرحمن

صدر جامع فتح پوری دہلی اور دیگر زمانہ بھی ان اجتماعات میں شرکیہ ہوتے تھے۔ اس کے علاوہ مولانا ابوالکلام آزاد کی تحریک پر ان سیاسی افکار و خیالات سے میں واقع ہو چکا تھا ان اجتماعات میں شرکت کے بعد میرا سیاسی شعور آئندہ خیالات کے لیے جلا پا چکا تھا۔ میں نے مولانا ابوالکلام آزاد سے خط و انتہا بت شروع کی اور ان سے رابطہ پیدا ہو گیا۔ اس تعلق کا پیدا ہونا تھا کہ فکر و نظر کی روشنی مل گئی اور دل کے اضطراب و اضطرار کو آسودگی حاصل ہو گئی۔ میری تعلیم و تربیت کا دوسرا مرحلہ تھا اور یہی آخری مرحلہ بھی ثابت ہوا کیونکہ اس کے بعد کی تمام درمانیگی اور آبلہ پائی ان افکار و خیالات اور نظریہ حیات کی تکمیل پر فتح ہوئی، جس کا خاکہ مولانا آزاد سے مسلک ہو کر مرتب ہو چکا تھا۔

کسیکہ محروم باد صbast می داند  
کہ باد جو ذخراں بوئے یا سمن باقی ست

محمد اسلام سجزی کا سب سے پہلے سیاسی تعلق کا نگریں سے ہوا۔ پھر وہ ندر پارٹی میں شامل ہو گئے اور نہایت سرگرمی کے ساتھ سیاسی خدمات انجام میں۔ دینی اور اصلاحی تحریکوں سے بھی تعلق رہا۔ اس کے بعد ان کی تمام سرگرمیاں حزب اللہ کے لیے وقعت ہو گئیں۔ حضرت سید احمد شہید کی تحریک جہاد کے باقیات صالحات مجاہدین یا افغانستان سے ان کا بہت قریبی تعلق تھا۔ انہوں

ملک سے جو امداد مجاہدین کو بھیجی جاتی تھی، اس سلسلے کی درمیانی کڑی محمد اسلم سجزی تھے سب سے پہلے امداد پشاور سینچی تھی چھر موصوف اس کو یا غستان بھجوانے کا انتظام کرتے تھے۔ مولانا آزاد، مولانا عبدالقدوس قادری، امیر المجاہدین فتح اللہ، مولانا عبداللہ سندھی وغیرہم اس سلسلے کے تمام حضرت کا آپ کو اعتماد حاصل تھا۔ ۱۹۱۵ء میں بیش استغوار کے خلاف متعدد جلسے میں بھی حصہ لیا تھا۔

صوبہ سرحد میں انڈین ڈفنس ایکٹ نافذ ہوا تو اس کا سب سے پہلا شکار محمد اسلم، ان کے بھائی محمود اور والدہ ماجد قاضی گل احمد سجزی ہوئے تھے ۱۹۱۵ء میں گرفتار ہوئے اور تین سال پانچ ماہ کی قید کے بعد اول اگosto ۱۹۱۹ء میں رہا ہوئے۔ اسی زمانے میں مولانا عبداللہ سندھی مرحوم نے کابل میں ہندوستان کی آزاد حکومت بنائی تو صوبہ سرحد میں اس کا نمائندہ اسلام سجزی کو مقرر کیا گیا تھا۔ ۱۹۲۱ء میں اسلام صاحب اپنے والد اور بھائیوں کے ساتھ کابل بھرت کر گئے اپنے والد اور آزمائش کی زندگی نے ویاں بھی ان کا یحیا نہ چھوڑا۔ مختلف اوقات میں چار بار گرفتار ہوئے۔ پہلی بار محکم جبیب الشگان میں قید رہے۔ سزا نے مرت کا حکم ہوا ایکن تقیریاً پہلی بار مسیحی مرت بہ محکم نادری برج شقیل و پر بہ کند میں چار سال تک قید رہے۔ تیسرا بار محکم زماں میں تقیریاً تیرو برس کے لیے قید کر دیئے گئے اور چوتھی مرت بہ محکم محمد ایوب خاں میں آٹھ سال اور چند ماہ تک پاند سلاسل رہے۔ اس طرح ان کی مجبولی مدت اسارت اٹھائیں برس اور چند ماہ نبیتی ہے گویا کہ قیام پاکستان تک ملک اور ملت کے

عشق میں انہوں نے اپنی نصف زندگی اور جو بلاشبہ نصف بہتر تھی قید و بندیں بس کر دی۔ انھیں چار مرتبہ پھانسی کا حکم سنایا گیا لیکن اللہ تعالیٰ نے ہر مرتبہ ان کی زندگی کی حفاظت کی۔ ان ایکلاؤں اور ازماں شوں کے بعد بھی ملک ملت کے وہنی کا شعلہ فروزان سرو نہیں پڑ گیا بلکہ اس سزا و ابتلاء کے بعد ذوق گندہ اور زیادہ ہی ہو گیا۔ وطن والپس آنے کے بعد پہلے خدا کی خدمت گارا اور پھر نیشنل عوامی پارٹی، پشاور کے صدر کی حیثیت سے عوام کی فلاج و بہبود اور ملک کی تعمیر کے کاموں میں حصہ لیتے رہے۔

مولانا ابوالکلام آزاد ان کے لیے کوئی اجنبی شخصیت نہ تھے۔ ان کے دادا اور والد کے مولانا آزاد سے تعلقات تھے۔ ان کے والد کی مولانا سے خط و تابت بھی تھی بعد میں خود ان کے بھی مولانا آزاد سے تعلقات ہو گئے تھے مولانا آزاد ان پر نہایت خفیہ امور میں اعتماد کرتے تھے۔ یہ داستان اسلام صاحب کے الفاظ میں ملا حظہ ہو:

”کانگریس اور ندی پارٹی میں میں نے نہایت ممتاز خدمات ادا کیا  
ویں لیکن اب تک روح میں ایک پھانس چھپی ہوئی تھی۔ اب  
تک ملک و وطن کی خدمت علانية طور پر کرنے کا کوئی موقع میسر نہ  
آیا تھا۔ اس دور میں مولانا محمود حسن قبیلہ اسی را لٹا ہندوستان  
والپس آئے۔ انہوں نے حالات کا جائزہ لینے کے بعد ایک  
تنظیم کی ضرورت محسوس کی تاکہ اسلامیان ہند کی سیاسی تربیت کا  
بندوبست بھیت جماعت ہو سکے۔ مولانا ابوالکلام آزاد اس

دور میں کانگریس کے ممتاز ترین رہنما ہونے کے باوجود مسلمانوں کی ایک ایسی تنظیم کے خواہاں تھے جو مسلمانوں کے افکار و خیالات میں انقلابی تبدیلی پیدا کر سکے۔ ان مقاصد کے مدنظر مولانا محمد حسین کے ایما اور سچی سے حزب اللہ نام کی ایک تنظیم قائم کی گئی جو اسے باعتبار ساخت مذہبی جماعت تھی اور اس کا نصب العین اسلامی افکار و نظریات کی اشاعت و ترویج تھی۔ مولانا ابوالکلام آزاد کی شخصیت اور اہلal کے خاراشکاف مضامین نے اسلامیان ہند کو خوابِ عقلت سے چھبھوڑ چھبھوڑ کر بیدار کیا۔ جس کا نتیجہ ہوا کہ بہت ہی کم مدت میں حزب اللہ کی پورے ہندوستان میں شاخص مچھوٹ پڑیں اور ہر چکرہ اپنی اپنی بساط کے مطابق لوگوں نے خدمات سر انجام دینا شروع کیں۔

میرا گھر اندا ابوالکلام آزاد کے شیدائیوں میں سے تھا۔ میرے والد اور شوہ محبوب سے مولانا کی خط و کتابت تھی، اہلال آناتھا اور اس کا ایک ایک حرف پڑھنا اور معنی و مفہوم پر کھٹ کرنا محبوب مشغله تھا۔ مولانا ابوالکلام آزاد کو ہم لوگوں پر اعتماد تھا۔

مولانا ابوالکلام آزاد کی اس تحریک حزب اللہ سے دل حسپی اور تحریک جماد سے ان کے شفعت کا نتیجہ تھا کہ انہوں نے مولانا کے ہاتھ پر سعیت بھی کر لی تھی جس کا ذکرہ موصوف کے والد مرحوم کے قبیل میں گزر چکا ہے۔

# اعلان

خلافتِ اسلامیہ بلادِ اسلامیہ کا آخری فیصلہ  
 مسلمانان ہند کے فرائض شرعیہ

# بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

يَا اِيَّهَا الَّذِينَ آتَيْنَاكُمْ اذَا قَتَلُوكُمْ اَنْفُرْدَانِیْ بِسْمِ اللّٰہِ  
اَنْتَ قَلْمَنْتُ اِلٰی الْاَرْضِ اَرْضِیْتُمْ بِالْحِيَاةِ الدُّنْیَا مِنَ الْاُخْرَةِ فَمَا  
مِنْ سَعْيٍ لِّحَيَاةِ الدُّنْیَا فِي الْاُخْرَةِ اَلْا قَلِيلٌ دَوْبَرٌ : ۳۸

مسلمانوں بِالْمُعْنَى کیا ہو گیا ہے کہ جب تم سے کہا جاتا ہے  
اللّٰہ کی راہ میں نکل کھڑے ہو، ”لو تمہارے قدموں میں  
حرکت نہیں ہوتی تم زمین پر ڈھیر ہوتے جلتے ہو، کیا  
تم نے آخوندگی کا خیال بالکل چھوڑ دیا اور آخرت کے بدلے  
دنیا کی چند روزہ زندگی پر قناعت کر لی اگر ایسا ہی ہے  
تو افسوس تھا مردی نام مردی پر! یاد رکھو کہ جس زندگی اور  
اس کی فانی لذتوں پرست بھے بیٹھے ہو وہ آخرت کے  
مقابیلے میں بالکل ہیچ ہے۔

الحمد لله وحده۔ میری خاموشی بلا وجہ نہ ہتھی اور نہ فکر و عمل سے خالی  
ہنایت کثرت سے لوگ زبانی خط اور تاروں کے ذریعے دریافت کرتے  
رہے کہ مسئلہ خلافت کے سلسلے میں آئندہ مسلمانوں کو کیا کرنا چاہیے اور احکام  
شرع اس بارے میں کیا ہیں میں نے مختصر آجوابات دیے لیکن کوئی مام  
اعلان نہیں کیا۔

اممال شریعت و قسم کے ہیں: الفرادی اور اجتماعی۔ الفرادی سے مقصود وہ اعمال ہیں جن کو اگل الگ ہر فرد انجام دے سکتا ہے۔ جیسے نماز روزہ اجتماعی سے مقصود وہ اعمال ہیں جن کی انجام دہی کے لیے جماعت کا ہونا ضروری ہے۔ الگ الگ ہر فرد انجام نہیں دے سکتا، جیسے نماز جمعہ، پہل قسم کے اعمال کی تبلیغ کے لیے اس قدر کافی ہے کہ ان کے وجوب عمل حکم دے دیا جاتے اور بتلا دیا جائے کہ لوگ اس طرح انجام دیں لیکن دوسری قسم کے لیے اتنا ہی کافی نہیں ہے۔ حصول و قیام کا بھی انتظام کرنا چاہتے کیوں کہ الفرادی وہ اعمال انجام نہیں پاسکتے۔ جب تک جماعت کا انتظام نہ ہو جاتے۔ مثلاً جمعہ کے لیے صرف اتنا ہی کافی نہ ہو گا کہ اداۓ جمعہ کا طریقہ بتلا دیا جاتے بلکہ جماعت کا بھی انتظام کرنا چاہتے تاکہ جمعہ علاً انجام پاسکے۔

موجودہ منزل درپیش ہے اس کے اعمال اجتماعی ہیں نہ کہ الفرادی پس مخفی بحیز کا اعلان سو مدد نہ تھا جب تک قیام و تنقید کا بھی کوئی انتظام نہ ہو جاتا میں بقدر استطاعت اس کام میں شغوف تھا موقع بے شمار تھے مفاسد چند درپیش کام عظیم الشان تھا اور عنہ اللہ و عن دلناس ذری اشد۔ با این ہرہ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم نے چارہ سازی فرمائی اور اس امر عظیم و خلیل کے بارگران کو طلب گاران راہ کے لیے بالکل آسان و سُبک کر دیا اب میں مستعد ہوں کہ اس بارے میں جو بصیرت رکھتا ہوں لوگوں کے سامنے بلا کسی احتیاب اخلاق کے پیش کر دوں اور جس راہ پر خود چل رہا ہوں اس کی طرف دوسروں کو بھی دعوت دوں۔

آلا فاسقني خمر ا دغل لي حي الخمر  
و لا تسقني سر ا فقد امكنا الجمر

۱۔ اس سلسلے میں سب سے پہلے جو بات سلسلے آئی ہے وہ عمل و راہ عمل کی جگہ کا معاملہ ہے عمل کی جستجو میں جو حیرانی و مچھولیت لوگوں پر ظاری ہے وہ ہنایت تجھب انگریز ہے۔ خلافت و بلاد اسلامیہ کا مسئلہ دینی مسئلہ ہے اور اس درجہ اہم ہے کہ ایمان و نفاق تک کا فیصلہ کر دیتا ہے اس بات پر سب لوگ متفق ہیں۔ پس اگر فی الحقیقت ایسا ہی ہے تو ضرور ہے کہ مسلمان اس بامے میں جو کچھ کریں اس کی تمام تربیت اور احکام شرع پر ہو۔ مجھن کسی انسان کے قیاس دخین پر نہ ہو جس کو صاحب شرع نہ لائے سے تعبیر کیا ہے۔

جو شریعت مسلمانوں کو صاف صاف حکم دیتی ہے کہ خلیفہ وقت کی اطاعت و اعانت اور بلاد اسلامیہ کا دفاع فرض ہے۔ اس کو صاف صاف یہ بھی بتلا دینا چاہتے ہی کہ جب اس کا وقت آجائے تو مسلمان کیوں کر اپنا فرض انجام دیں۔ جو کچھ شریعت نے بتلا یا ہو مسلمان اس پر عمل کریں۔ اس میں اس قدر البحن، اس قدر کا وش، اس قدر حیرانی، اس قدر سرگردانی کیوں ہے؟ اسلام کا اعلان ہے کہ دین کامل ہو چکا: ایام امکلت

لکم دشکم ... اغ

ادر دین کامل و ہی ہے جو اپنے پردوں کی ہر عہد اور ہر

حالت میں رہنما فی کر سکے۔ پس اگر اسلام مسلمانوں کو ایسے اہم اور بینا وی معاملے میں بھی یہ نہیں بتلا سکتا کہ اخفیں کیا کرنا چاہیے حتیٰ کہ وہ مہینیوں سرگردان و حیران رہتے ہیں پے در پے مشوروں کے جلسے کرتے ہیں سمجھ رہو کر ایک دوسرے کا منزہ تھکتے ہیں اور بھر جبکہ ہوتے ہیں کہ کسی عیز مشریع تجویز پر کار بند ہونے کا اعتراف کر لیں تو اس سے بڑھ کر اسلام کی بے باعیگی و ہتھی دستی اور نقص شریعت کا کیا ثبوت ہو سکتا ہے؟۔

یہ پادر کھنا چاہیئے کہ دنیا میں جو بات جس قدر نہ یادہ پسی ہوگی اتنی ہی نہ یادہ صاف اور سہل بھی ہوگی۔ پس شریعت کے حکموں میں نہ تو دراڑ ہے نہ پیغ و خم کہ ان کے حل کرنے سے عقليں درماندہ اور فکریں سرگشته ہوں۔ اس کے تمام احکام بالکل صاف صاف اور سورج کی روشنی کی ہٹرچ کھلے اور بے ناقاب ہیں۔

اس کی شام بھی اتنی ہی روشن ہے جتنی صبح۔ بس اگر خلافت کا مسئلہ دینی مسئلہ ہے تو اس کی جدو چد کی ہر نیز کے لیے مشریعت کے احکام کو بھی بالکل اسی طرح صاف اور واضح ہونا چاہیئے جیسے اقیمو الصلوة و اتوان کوہ۔ نماذ فائم کرو اور نکوہ ادا کرو ان کو کوئی ایسا ماذ نہیں ہونا چاہیئے جس کے حل کرنے کے لیے مہینیوں کی حیرانیاں اور مجلسوں کی ہنگامہ آرائیاں مطلوب ہوں اور کوئی بھی حل نہ ہو۔

اسلام کا مسلمہ حکم ہے کہ خلیفہ اسلام کی اطاعت و حمایت اور غیر مسلم حملہ آوروں کے مقابلے میں دفاع مسلمانوں پر فرض ہے جو اس سے انکار کرے وہ ایسی شدید مصیت میں مبتلا ہو گا جس کے بعد کفر صریح کے سوا اضلال کا کوئی درجہ نہیں۔ موجودہ حالت یہ ہے کہ بریش گورنمنٹ کی محاраб فوجیں بلا د اسلامیہ پر قابض ہیں اور آخری اعلان شرائط صلح کی صورت میں ہو چکا ہے خود دارالخلافہ پر انگریزی تسلط ہے۔

مسلمانوں کی جانباز جماعتیں وہاں سرگرم دفاع ہیں ان کے مقابلے میں برطانیہ کی قوتیں علایہ خرچ ہو رہی ہیں۔ پس قانون اسلام میں ”فریق محاраб“ کے جو معنی ہیں وہ شیک شیک اپنے آخری اور کامل معنوں میں بریش گورنمنٹ پر صادق آگئے۔

ا۔ اس گورنمنٹ کے ماتحت ہندوستان میں چھ کر وڑ سے زیادہ مسلمان بنتے ہیں۔ ستر عاًن پر بھی وہ فرائض عائد ہوتے ہیں جن کا یہے وقت میں شریعت نے حکم دیا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ مسلمانوں کو کیا کرنا چاہیے؟ شریعت ان کو یہ بتاتی ہے کہ دفاع فرض ہے اس کو یہ بھی قوبلا نا چاہیے کہ اگر ایسی صورت پیش آجائے جیسی مسلمانان ہند کو ایس پیش آئی ہے تو شرعاً کیا کرنا چاہیے یہ کیسی عجیب بات ہے کہ اسلام مسلمانوں کو روزانہ فروریات و اعمال کی چھوٹی چھوٹی باتیں تک بتلادے لیکن تھ بتلا کے کہ چھ کر وڑا نہ اپنا ایسا ان

کیوں کر جفونڈاہ کہ سکتے ہیں؟

اگر کہا جاتے کہ احکام ہم کو معلوم ہیں مگر ہندوستان میں ہماری حالت ایسی مجبوری اور بے بسی کی ہے کہ ان پر عمل نہیں کر سکتے تو یہ مجبوری دو حالتوں سے خالی نہیں یا واقعی ہے یا غیر واقعی اگر واقعی نہیں ہے تو وہ عذر ہی نہیں ہے۔ اگر واقعی ہے تو خدا کی شریعت عادلہ انسان کی فلاح و صلاح کے لیے ہے صیغہ 'حرج یعنی تنگی و جبر کے لیے نہیں۔ ڈما جعل علیکم فی الدین من حرث' اور یہ دلیل ہے کہ اس کا کوئی حکم ایسا نہیں ہو سکتا جس پر بہ آسانی عمل نہ کیا جاسکے اور نہ کوئی عمل ایسا ہو سکتا ہے جو چیزیں سے موجب رفاه و فلاح نہ ہو۔ اس نے ہر حالت کے لیے حکم دیے ہیں اور ہر طرح کے عذر و عذرا کی پذیرانی کی ہے اور ہر قسم کے حالات مقتضیات کی راہیں باز رکھی ہیں۔ طہارت کے لیے وضو کا حکم دیا یکن اگر عذر پیش آ جلتے تو معنے کے لیے تیسم کا حکم بھی موجود ہے۔ معذور کے لیے تیسم کا عمل دیسا ہی صحیح و کامل ہے جیسا غیر منعذور کے لیے وضو۔ پس اگر ہندوستان میں مسلمانوں کو واقعی عذر رات در پیش ہیں تو عذر رات کی صورت میں بھی مثل حکم تیسم کے کوئی حکم ہونا چاہیے۔ دہ حکم کیا ہے؟ اس کو بتلانا چاہیے اور (اس پر) عمل کرنا چاہیے۔

حکومت، و سلطنت سے ہتھی دست ہو جائیں لیکن

خدا کے لیے اسلام کو رہنمائی و پہاہیت سے ہی دست ثابت نہ کرو۔  
 چھ کر دو ڈیسلمانوں میں ایک بھی خدا کا بندہ ایسا نہ رہا جو اسلام کے  
 نور علم و پہاہیت سے اس ظلمت و کورمی ملت کو دور کر سکے اور  
 مسلمانوں کو یہ کہہ سکے بلا سکے کہ علیٰ بصیرۃ و انا من اتبغی کیا اسلام  
 کی وقت تعلیم و تربیت اب اس قدر نامراد ہو گئی کہ نہ کوں کی اس  
 پوری آقیمہ میں ایک بھی کام کا انسان پیدا نہیں کر سکتی کسی زمانے  
 میں ہر دو سرا مسلمان رہنا ہوتا تھا۔ کیا اب پورے چھ کر دو ڈیسلمانوں  
 میں ایک بھی ایسا شریعت دان نہیں جو از روئے شریعت لوگوں کی  
 رہنمائی کر سکے۔ ایس منکرِ جعل رشید

اصل یہ ہے کہ موجودہ حالات نے آخری درجہ یقین تک  
 نہ ہر کر دیا ہے کہ ہماری ایمانی و قلبی موت کہاں تک پہنچ چکی ہے  
 لوگ اس کو علمی اور ذہنی تنزیل سے تعبیر کریں گے، لیکن یہ ایمانی  
 تنزیل کے سوا اور کوئی لفظ نہیں بول سکتا وہ چیز جس کو قرآن و سنت  
 نے ”وقت عزیمت“ اور ”بدقت بالجیزات“ سے تعبیر کیا ہے۔ یہ کہ  
 نہ مفقود ہو گئی ہے۔ سب اس کے لیے رہ گئے ہیں کہ ان کو کوئی  
 دوسری راہ دکھانے خود را نکلنے اور لوگوں کے لیے دلیل  
 راہ بننے کی قوت باقی نہیں رہی۔ موجودہ دقت کسی ایسے مرد راہ کا  
 طالب ہے، جو صاحب عزم دار ہو اور اس یہ نہ ہو کہ دوسروں  
 کی چوکھٹ پر پہاہیت و رہنمائی کے لیے سر جھکاتے بلکہ دوسرے اس یہ

ہیوں تاکہ رہنمائی کے لیے اس کا منہ تکیں اور جب وہ قدم اٹھائے تو اس کے نقش قدم کو دیل راہ بنایا۔ اس کے سلطان فکر کی عزیمت تجویزوں اور بحثوں کی محتاج نہ ہو بلکہ کتاب اللہ کی بصیرت اور اسوہ حسنة بنوت کی حکمت نے اس کو تمام انسانی نکروں اور مولیوں سے بے نیاز کر دیا ہو۔ ان الامات مُنْزَلَتْ مِنَ السَّمَاءِ بِحَذْرِ قُلُوبِ الرِّجَالِ (بخاری) اس کا تلقیٰ امانت کتاب و سنت کا حامل ہوا اور قلوبہم مصانع الحدی بخیرون من کل غیراً نظمه د رواہ ابن ماجہ) وہ اپنے اندر مصبا ہے ہدایت کی روشنی روشنی رکھتا ہو جو باہر کی تمام روشنیوں سے بے پرواکٹ۔

بانع مراچہ حاجت سرد و صنوبر است

شماد خانہ پرور ما از که کمتر است

۲۔ یہ سازگی محیبت اور نامرادی اس لیے ہے کہ ہندوستان میں مسلمانوں کا کوئی جماعتی نظام موجود نہیں، جس کا انتظام شرعاً ان پر واجب تھا اور نہ ہدایت است کے لیے کوئی صاحب امر و سلطان و ماغ ہے ہمہ جاہلیت کی سی ایک طوائف الملوکی اور جماعتی اختلال و بری ہی ہے جس میں چھکر وڑاں ان مبتلا ہیں اور جماعتی زندگی کی اس محیبت کی وجہ سے فوز و فلاح کے تمام دروازے بند ہو گئے ہیں موجودہ حالات میں ان کی جتنی صورتیں شرعاً ہو سکتی ہیں ان سب کے لیے پہلی چیز "جماعت" ہے چوں کہ جماعت مفقود ہے اس لیے کوئی راہ نہیں کھلتی اور خود مر کر دگاں کا رحیمان ہو کر ایک دوسرے سے پوچھ رہے ہیں کہ اب کیا کننا چاہئے۔

۳۔ تمام دلائل شرعیہ، حالات حاضرہ، مصالح ہنریہ امت اور رفاقتیات  
 صالحہ و موثقہ پر نظر ڈالنے کے بعد پوری بصیرت کے ساتھ اس اعتماد  
 پر مطین ہو گیا ہوں کہ مسلمانان ہند کے لیے بجز بھرت کے اور کوئی چارہ  
 شرعی نہیں ان تمام مسلمانوں کے لیے جو اس وقت ہندوستان میں سب  
 سے بڑا عمل انجام دینا چاہیں ضروری ہے کہ ہندوستان سے ہجرت کر  
 جائیں اور جو لوگ یکایک ہجرت نہیں کر سکتے وہ مستعد ہمابھریں کی  
 خدمت و اعانت اس طرح انجام دیں گویا دہ خود ہجرت کر رہے ہیں  
 یعنی اصل عمل جواب درپیش ہے، ہجرت ہے۔ اس کے ساتھ کوئی نہیں  
 ہندوستان سے ہجرت قبل از ٹنگ بھی مستحسن تھی اپنیہ احسان شرالا  
 شرعیہ کے ماتحت وجب تک پہنچ گیا ہے۔ البتہ جن لوگوں کی نسبت طن غایب  
 ہو کہ مقصد کی جدوجہد اور کلمہ حق کے اعلان و تذکرے لیے ان کا قیام  
 ہندوستان میں بہ مقابله ہجرت کے زیادہ ضروری ہے یا جو لوگ دیگر  
 عذمیات مقبولہ شرعیہ کی بنیا پر ہجرت نہ کر سکیں یا یکایک نہ کر سکیں یا ایک  
 اتنی بڑی اور دیسیع آبادی کی نقل و حرکت میں قدرتی طور پر جو تاخیر ہوئی  
 چاہیئے اس کی وجہ سے تاخیر ہو سو بلاشبہ وہ لوگ نہ سکتے ہیں، لیکن ان  
 کو اپنی تمام قویتیں اتباع شریعت کے لیے وقف کر دینی چاہیئے اور ایک  
 منظر جماعت کی شرعی ہیئت پیدا کر کے زندگی بسر کرنی چاہیئے اور جہاں تک  
 عزم دینیت کا تعلق ہے ہجرت کے ولولہ و تہییہ سے خالی نہ رہنا چاہیئے۔  
 ہندوستان میں ایک ایسی جماعت کا قائم ہو جانا موجودہ حالات کی

## بنابر اصل کام ہو گا۔

۴۔ البتہ یہ واضح ہے کہ ہجرت کی جو صورت اس وقت ہندوستان میں درپیش ہے شرعاً اس کی صورت یہ نہیں ہے کہ فرداً فرداً ہر شخص لٹڑو خود نکل کھڑا ہو بلکہ ہجرت کے تمام اعمال جماعت کے ساتھ انجام پانے چاہتیں۔ اس بات کا فیصلہ کرنا صاحب جماعت کا کام ہے کہ کس شخص کو فرداً ہجرت کرنا چاہتے۔ اور کسی شخص کی استعداد ایسی ہے کہ اس کا قیام اندر و فی خدمات کے لیے مطلوب و مفید ہے نیز ہجرت کی جاتے تو کس مقام پر اور کیا حالات کے ساتھ کہ موجب ثمرات و برکات ہو۔ ہر شخص بطور خود اپنے امور کا فیصلہ نہیں کر سکتا۔

جب ایک طالب عمل کو ہجرت کا حکم دے دیا گیا تو اس کے لیے

ہجرت کرنا وہاں جب ہو جائے گا۔

۵۔ اعمال ہجرت کا جو نمونہ اسوہ حسنہ بخوبت نے ہماسہ لئے چھوڑا ہے وہ یہ ہے کہ ہجرت سے مقدم ہجرت کی بیعت ہے، بغیر بیعت کے ہجرت نہیں کرنی چاہتے۔ پس ضروری ہے کہ جو لوگ ہجرت کریں، پہلے ہجرت پر بیعت کر لیں۔

۶۔ مختلف اسباب کی بنابر جن کی تشریح رسالہ ہجرت میں ملے گی یہ ظاہر ہے کہ نہ ہندوستان سے بے یک وقت تمام لوگ ہجرت کر سکتے ہیں اور نہ شرعاً مطلوب ہجرت کا سلسلہ جاری رہے گا اور ہندوستان پر سمجھ رہا گی آبادی مانی رہے گی۔ پس جو لوگ ہندوستان میں

ہیں وہ جب تک ہندوستان میں رہی شرعاً ان کے لیے جائز نہیں کہ اسلام کے فریق محاраб سے کسی طرح کا علاقہ محبت والفت یا اشت و خدمت کا رکھیں۔ جو شخص رکھے گا وہ حسب نص قرآنی اسلام کے دشمنوں میں محسوب ہو گا۔ وہ تیوہم منکم فانہ نہیں

”علاقہ محبت و خدمت“ میں نے ”موالات“ کا تجزیہ کیا ہے جو قرآن میں وارد ہے ”موالات“ میں تمام بائیس داخل ہیں جن سے خلافت کیسی من کو اپر لیں“ کے نام سے روک رہی ہیں۔ آج ہی نہیں بلکہ اعلان جنگ ٹرکی کے وقت سے مسلمانوں کے لیے وہ تمام بائیس از روئے شرع مندرج ہو چکی ہیں گذشتہ فروری کے جلسہ دہلی سے لے کر ادا اپریل کے جلسہ خلافت کیسی بنتی تک میں نے ”من کو اپر لیں“ کو قبول کرنے کے لیے جس قدر گوشش کی حتیٰ کہ وہ منظور کر لیا گیا اس کی بنا پریتی۔ یہ بات نہ کھلی کہ اسلامی مطالبات کی عدم منظوری کے بعد بطور ایک دفاعی عمل کے اس بخوبی پر عمل کیا جائے۔ کیوں کہ شرعاً نہ تو یہ دفاع و جہاد ہے نہ کوئی مستقل عمل۔ زیادہ سے زیاد ہی کہ دفاع کے اقدامات میں داخل ہے مسلمانوں کو ترک موالات اول روز ہی سے کرنا تھا۔ نہ کیا تو یہ اشد شدید معصیت کھلی اور نفاق قطعی اب جب بھی کریں اور جس قدر بھی کریں عین مطلوب و مقصود۔ چنانچہ دہلی کی سب نے پہلے ”من کو اپر لیں“ سب کیسی کے بعد ہی میں نے میرٹھ خلافت کا لغزش میں بے تفصیل واضح کر دیا تھا کہ ہمارا مقصود اس سے

کیا ہے اور مسلمانوں کو یہ کام کیوں اور کس شکل میں انجام دینا چاہیتے  
۔ یہ میری راہ ہے میری بصیرت ہے۔ میرا یقین اور ایمان ہے  
نہ کہ کوئی قیاس، راستے اور پولیٹیکل حکمت عملی۔ تمام یورپ اسلامی  
حکومت سے نکل چکا۔ بغداد و شام جا چکے لیکن ایمان باقی ہے۔ اب  
ہم کو قسطنطینیہ کا بچاؤ کرنے ہے، بلکہ اپنے ایمان کا بچاؤ درپیش ہے اور  
مقصود بقاۓ ملک نہیں ہے بلکہ صرف بقاۓ ایمان۔

اگر قسطنطینیہ اور بغداد کو نہیں بچا سکتے تو کم از کم اپنا ایمان تو بچا  
لے جائیں۔ میں نے آخری فیصلہ کر لیا ہے اور پورے اٹھیناں والی شرح  
قلب کے ساتھ اس ملک پر مستقیم ہوں جس طالب حق کو مجھ پر اعتماد ہو  
اللہ کی راہ میں میرا سا تھا دے۔

۸۔ بالفعل طرق عمل یہ ہے کہ جن مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ توفیق عمل  
دے وہ فوراً اپنے عزم سے مجھے مطلع کریں یا حب ذیل اصحاب سے مل  
کر تفصیلی ہدایات حاصل کریں :

مولوی عبدال قادر صاحب وکیل (قصور، ضلع لاہور)

مولوی محمد الدین احمد صاحب بنی اے (قصور، ضلع لاہور)

مولانا محمد داؤد صاحب غزنوی (امر سر)

پیر سید رابعی شاہ صاحب راشدی لاڑکانہ (سنڌ)

مولوی عبدالرؤفی صاحب (پیغم آبادی الیٹریٹری "البیان" دکھن)

۹۔ رسالت ہجرت زیر تحریر ہے عنقریب شائع ہو گا جن حضرات کو  
دلائل شرعیہ کی نسبت تامل ہو وہ اس کا انتظار کریں

فیبر

احمد (ابوالکام) کان اللہ

سلکتہ ۱۔ ذی قعده ۱۳۳۸ھ

608

